

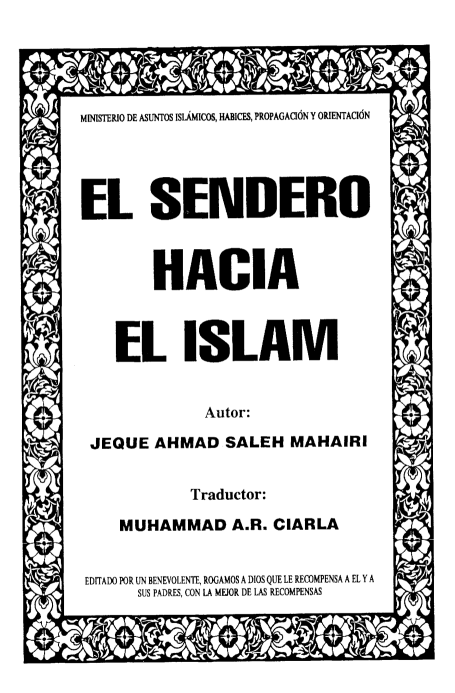
# EL SENDERO HACIA EL ISLAM

Autor:

**JEQUE AHMAD SALEH MAHAIRI** 

Traductor:

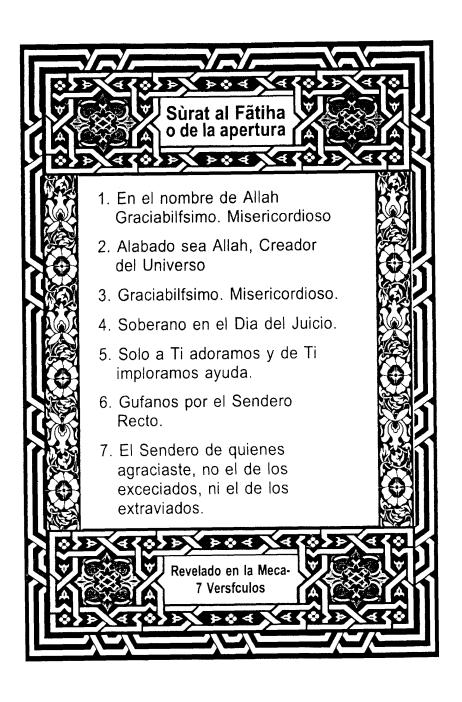
MUHAMMAD A.R. CIARLA



وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ١٤٢١هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر عايري ، أحمد صالح الطريق الى الاسلام - الرياض · ١٤٤ ص ؛ ١٤ × ٢١ سم ودمك : ١ - ٣٣١ - ٢٩ - ٩٩٦٠ (النص باللغة الاسبانية) ١- الاسلام - مبادىء عامة أ-العنوان ديوي ٢١١

> رقم الإيداع : ٢١/١٦٨٢ ردمك : ١ - ٣٢١ - ٢٩ - ٩٩٦٠

> > الطبعة الأولى ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م



## INDICE

| El Islam                             | 19        |
|--------------------------------------|-----------|
| La fe                                | 23        |
| Lafe en Allah                        | 23        |
| El castigo del politeísmo            | 27        |
| Nombres y atributos divinos de Allah | 28        |
| La fe en los profetas                | 30        |
| La fe en los ángeles                 | 33        |
| La fe en los libros sagrados         | 34        |
| El Sagrado Corán                     | 36        |
| La compilación del Sagrado Corán     | 38        |
| La fe en el dia del juicio final     | 38        |
| La fe en que todo procede de Dios    | 38        |
| La purificación                      | 42        |
| La ablución - wudu                   | 43        |
| Bano - Gusl                          | 47        |
| Ablución sin agua - Tayammum         | 48        |
| La oración - Salãt                   | 50        |
| Beneficios de la oración             | 51        |
| La cinco oraciones                   | 52        |
| Elementos de la oración              | <i>53</i> |
| Las condiciones del Salãt            | 53        |
| Los pilares del Salãt                | 54        |
| Como se celebra el Salat             | 55        |
| Postración por olvido y omisión      | 59        |
| Lo que anula el Salat                | 60        |
| Lo desaconsejable durante el Salat   | 61        |
| Recordación de Dios                  | 62        |
| Las oraciones adicionales (suhan)    | 65        |
| Mezquita y comunidad                 | 66        |
| Méritos de la oración comunitaria y  | 67        |
| Su influencia en la comunidad        | 67        |
| y el individuo                       | 67        |
| Imanato                              | 69        |
| La prioridad en el imanato           | 69        |
| Adan e iqama                         | 70        |
| Formación de las filas de orantes    | 72        |
| Oración del enfermo                  | 73        |
| Oración del viajero                  | 73        |
| Oración del viernes salat al ýumu'a  | 74        |
| Conducta v etiqueta del viernes      | 75        |

| Regulaciones de Salát al ŷumu'a                            | . 75        |
|------------------------------------------------------------|-------------|
| Disertación del viernes                                    | . 76        |
| Lo vedado durante șalăt al ŷumu'a                          | 76          |
| Şalāt al 'idain u oración de las festividades              | . 77        |
| Como se celebra salat al 'id                               | . 78        |
| Diezmo de la ruptura del ayulio                            | . 79        |
| Oración funeraria                                          | . 80        |
| Como se celebra șalât al ŷunãza                            | . 80        |
| Organian dal poliman                                       | . <i>80</i> |
| Oración del eclipse.                                       | . 82        |
| Celebración de la oración del eclipse                      | . 82        |
| Oración de pedido de lluvia                                | . 83        |
| El diezmo o zakāt                                          | . 85        |
| La obligatiriedad del zakāt                                | . 86        |
| Los bienes sujetos al pago del azaque                      | . 87        |
| Destino del azaque                                         | . 89        |
| El ayuno de Ramadan                                        | . 92        |
| Obligatoriedad el ayuno                                    | . 93        |
| Beneficios del ayuno para la salud                         | . 94        |
| Beneficios sociales                                        | . 94        |
| El ayuno y la moral                                        | . 95        |
| Beneficios del ayuno                                       | . 96        |
| Expiación del incumplimiento                               | . 96        |
| A quien se permite no avunar                               | . 97        |
| Suhur (refrigerio de la madrugada)                         | . 99        |
| Tarawth e i'tikāf                                          | . 99        |
| El hayy o peregrinacion                                    | . 101       |
| El deber del haŷŷ                                          | 102         |
| Reglas del haff.                                           |             |
| Preparación del viaje                                      | 103         |
| El ihrām y las migāt                                       |             |
| Lo no permitido durante el ihram                           | 105         |
| Tawaf o circunvalación de la ka'aba                        | 105         |
| Sa f                                                       | 107         |
| Arafat                                                     |             |
| Sacrificio                                                 |             |
| 'Umra                                                      |             |
| Tawāf al wadā'                                             |             |
| Haŷŷ de la mujer y el niño                                 |             |
| Description del manera                                     | . 112       |
| Peregrinación del ausente                                  | . 113       |
| Visita a la mezquita del Profeta en Medina                 | . 113       |
| Reseñas biográficas del Profeta Muhámmad y de los enviados |             |
| que le precedieron                                         |             |
| Adan                                                       |             |
| Noé                                                        |             |
| Abraham                                                    |             |
| Moises                                                     |             |
| Jesis                                                      |             |
| Machinerari                                                | 176         |

#### PROLOGO DEL AUTOR

Alabado sea Dios Unico, Creador Omnifactor.

Gracias Le sean dadas por haberme permitido conocer a mis hermanos en el Islam de América Latina, y el lazo de hermandad de fe en el Islam es más sólido que el vínculo de sangre.

En el curso de mis visitas a las sociedades islámicas de varias repúblicas latinoamericanas había percibido la necesidad de un texto de enseñanza elemental del Islam, que fuese conciso y reflejase la realidad del Mensaje y sus doctrinas, del Monoteismo y de la misión profética de Muhammad, sintetizados en la profesión de fe islámica: No hay otro dios sino el Dios Unico (Allah), y Muhámmad es el enviado de Dios.

Percibi esa necesidad imperiosa y urgente de un libro que les explicara el como y el por qué de la oración, el ayuno, el azaque y la peregrinación a la Meca, así como la vida del Enviado de Dios, Muhámmad, albriciador y amonestador para toda la humanidad y guiador hacia la Luz por orden de Su Señor.

Por tal propósito fue que escribí un libro en idioma árabe bajo el título de "Attarîqu ilāl Islām" (El Sendero hacia el Islam), que fue vertido al portugues por el hermano Mohamad Abou Fares, del Brasil.

Fue presentado el libro al Alto Organismo de Jurisprudencia Islámica de Arabia Saudita (Dar al Iftá) para su revisión por los ulemas responsables en ese pais - Luego de esa revisión decidió su edición Dar al Iftá, y despues de efectuada, procedió a un segundo estudio del texto, antes de encomendar su distribución.

Recomendó, al fin, su traducción al español respondiendo a la demanda de los países que hablan en ese idioma, y comenzamos a buscar la persona idónea para esa tarea, es decir, quien pudiera hacer una versión concordante con el original y que no distorsionase en nada su contenido.

Hasta que encontramos - y elegimos - al hermano Mohammad A. R. Ciarla, musulmán argentino que era un cabal conocedor y estudioso de la lengua árabe, y le propusimos la misión sin pérdida de tiempo.

Era de capital importancia el hecho que el español fuese su lengua natal, cultivada en su paso por los tres niveles de la enseñanza, y por su continua actividade intelectual. Mi traslado a Riyadh, capital de Arabia Saudita, me permitieron ponerme en periódico contacto con el traductor, y durante nueve meses lo asisti en todo problema que se planteaba en la traducción, tarea harto más dificil de lo que pueda imaginar quien no la haya practicado.

Completada la traducción, fue presentada a Dar al Istá, y alli se decició su cotejo con el original árabe, que fue encargado a la Secretaria General del Seminario Mundial de la Juventud Islámica, que luego de su estudio pertinente aseveró la fidelidad de la traducción.

Así es, pues, que ofrezco este libro a mis hermanos de América Latina, agradeciéndoles todo esfuerzo que realicen por la difusión del Menseja del Islam y agradesco así mismo a S. Excia el Sheik Mamon Alkabani Embajador del Arabia Saudita en Brasil y S. Excia el Sr. Embajador del Arabia Saucita em Buenos Aires Sheik Fuad Ahmad Nazir su interés por este libro co no también agradecer a S. Excia el Sheik Abdullah Tubaich, encargado Je negócios del Embajada del Saudita en Caracas su interés por la presente obra.

Que Dios asista a los musulmanes en su misión de enseñar y difundir el Mensaje de Verdad del Islam, y que haga que sean un buen ejemplo dondequiera que vivan. Él es el que responde a quien Lo Ilama - Y que bendiga Dios a nuestro Señor Muhammad y a su familia y discipulos.

Esta segunda Edición en Español fué realizada gracias a la colaboración especial de Dar al Iftá de Arabia Saudita como respuesta a las solicitudes realizados por la sociedad Musulmana de América del Sur.

Ahmad Saleh Mahairi

Agosto 30, 1990

#### PROLOGO DEL TRADUCTOR

Alabado sea Dios que nos agració con el Islam, que es la mayor de sus gracias y mercedes — No hay más dios que El y Muhammad es su Enviado. Que la paz y la bendicion divinas sean con nuestro Señor Muhammad, con su progenie y discípulos.

Desde tiempo no lejano aún, se establecieron los inmigrantes musulmanes en las tierras argentinas y de América Latina - Y luego de dos y tres generaciones creció su número y se hizo patente su necesidad de mezquitas y asociaciones islámicas en las cuales se pudieran reunir para adorar al Dios Uno y Unico, y para transmitir la Tradición de Su profeta Muhammad, y compartieron allí la dulzura y deleite espiritual de la fe y la conciencia de Dios, ¿ Es que existe un deleite mayor que ese? ¿ Existe un goce mayor que el del creyente dialogando en el secreto de su alma con su Señor, de acuerdo a la Tradición y doctrina genuinas? Esa Tradición y esa doctrina que es la que nos transmite el Islam...

Por ello es que nuestros mayores, Dios los agracie con Su misericordia, fundaron asociaciones islámicas en Buenos Aires, Córdoba, Rosario, Tucumán, Mendoza y otras ciudades argentinas.

Sentí como musulmán argentino, y como sintieron los hermanos de nuestra comunidad, la pobreza de libros y publicaciones islámicos auténticos en español, que expusieran el Mensaje del Islam en su prístina pureza, sus ensénanzas y doctrinas, sus leyes y prácticas; de aquellos libros que escribieron los maestros y sabios del Islam sobre el TAWHTD, la Unicidad Absoluta de Dios, y sobre la culminación del ciclo profético, Muhámmad el Enviado, con él la bendición y paz divinas...

Había aparecido en Brasil la obra "El Sendero hacia el Islam" del jeque Ahmad Saleh Mahairi, imam de la Mezquita

"Malik Feisal" de Londrina, Paraná, y enviado permanente del Alto Organismo de Jurisprudencia Islámica de Arabia Saudita (Dar al-Iftá).

Este libro, escrito por su autor en árabe había sido traducido al portugués por Mohamad Abou Fares, distinguido miembro de la comunidad islámica del Brasil.

Y pues, habíamos encontrado que el libro era de utilidad para las comunidades musulmanas — y para todo lector honesto — de América Latina. Además había sido revisado y ordenada su edición por Su Eminencia el Jeque Abdul Aziz ben Baz, presidente de Dar al Iftá de Arabia Saudita, por dictamen Nº 759/5.

Luego de su edición había sido revisado el texto por segunda vez y ratificado el dictamen por el Nº. 4414/8.

Significaba eso que el libro era de contenido genuino en cuanto a su transmisión del Islam.

Contenía, en forma resumida, todo lo elemental que debe conocer el musulmán: los principios de la doctrina, explicación de las prácticas piadosas, de los cinco pilares del Islam — Tamtien contenía una breve biografía del Profeta Muhammad y de los profetas mayores. Explicaba allí, en forma sencilla, la vida y misión de Jesucristo, Profeta y Siervo de Dios con sólidos fundamentos coránicos y de la Tradición.

Por otra parte, la obra estaba tratada en un estilo sobrio, directo y sencillo que la hacía accesible a todos.

Es así que varias entidades islámicas de España e Iberoamérica habian pedido su traducción al español y publicación a Dar al Iftá.

Y fue contestado el pedido y decidida, con la anuencia de Allah (Dios), la edición en lengua española del libro en cuestión. Y me escribió el autor pidiéndome tradujera el libro.

Dudé al principio de asumir tal responsabilidad, pero luego comprendí que era un deber y una forma de servir a los musulmanes de habla castellana y — a todo buscador de la verdad — en la medida de mis posibilidades, y emprendí la tarea solicitada.

Mi estadía en Riadh, donde estaba estudiando, me ayudó en esta empresa. Pude, ante toda duda, consultar a sabios y a catedráticos, expertos en las ciencias del Islam y en la lengua árabe.

Luego llegó a esta capital el autor, con quien me reunía

periódicamente en relación a la ejecución del trabajo. Como él habla fluidamente el portugués, idioma afín al español, pudo revisar mis manuscritos y corroborar la fidelidad de mi traducción.

Para concluir, dedico a Allah com devoción y humildad el resultado de mi quehacer; y presento este trabajo a mis hermanos de Argentína y del mundo de habla española en la esperanza de que sea una obra proficua para llegar a la comprensión del Mensaje del Islam y a vivir de acuerdo a sus Leyes eternas.

M. Ciarla,

#### **EL ISLAM**

La palabra ISLAM, significa, idiomáticamente; paz, y entrega de sí mismo. En idioma árabe se usan varios términos como "aslama", que significa entregarse a Dios. Significa tambien "abrazar el Islam"; "istáslama", con el sentido de rendirse, abandonarse a algo, entregarse, etc. Y leemos en un versiculo del Sagrado Coran: "Oh, creyentes, entrad todos en la paz (silm)", y Abu Amr interpreta la palabra "silm" en este versiculo como "islam".

Islam, por lo tanto, significa una total entrega y sumisión a Allah (Dios) y la interpretación del versículo divino:

"¿"Y quien profesa mejor religión que quien se consagra a Dios y es caritativo...? (CORÁN, IV, 125)

significa "se entrega a Dios y consagra todos sus actos".

El Islam es el mensaje que Allah (o Dios) reveló a Su Apóstol Muhammad y ordenó que llamara a toda la humanidad a él, y que comprende las doctrinas que Dios envió a todos Sus enviados o profetas, desde Adán hasta Muhammad, el último en el ciclo profético, la paz sea con el. Por eso el Islam es

la Religión de Allah, tal como se afirma en el Sagrado Corán (III, 19).

"Por cierto que para Dios, la Religión es el Islam."

Allah denominó Musulmanes ("muslimún", en árabe) a los seguidores de este Mensaje, en diversos pasajes de Su Libro, el Sagrado Corán.

(Ciertamente Dios os escogió la Religión, para que no muraís sino musulmanes).

"Dios os denominó musulmanes" (muslimin) (ALHAY - 78)

El estudio de la doctrina del Islam comprende cinco tópicos fundamentales.

- 19 Trata de la Fe, que parte del "corazón" o espíritu y se basa en los llamados Pilares de la Fe.
- 29 Trata de la adoración, que se refiere a todo culto y acto practicado para Allah, en primer término la oración, el ayuno, la peregrinación, votos y expiaciones, la confianza total en la providencia divina, etc.
- 39 Trata del comportamiento y las relaciones en la sociedad humana, y comprende normas establecidas por Allah y obligatorias para los creyentes que regulan su vida privada y de relación, tales como casamiento, herencia, divorcio, actividades lucrativas, etc. Este tópico versa sobre la legislación divina en la cual Allah ordenó los vínculos entre el individuo y su familia, sus semejantes, sus vecinos, etc. Y sobre las leyes que ordenan los asuntos culturales, políticos, económicos, que Allah dictaminó de aplicación obligatoria para el sistema de gobierno islámico, a fin de lleyar a la sociedad musulmana a la armonía y felicidad

terrena y extra terrena, y la protección de todo lo que amenace su unidad, su identidad, o la desvíe de su misión.

Tal vez con una breve apreciación de los fundamentos de este tópico, nos sea revelado el alcance de la felicidad que lograría una sociedad, si fueran aplicados los principios y leyes del Islam. En primer término consideremos el "ŷihãd" o esfuerzo denodado y tambien guerra en el Sendero de Allah, a fin de DEFENDER la comunidad de creyentes, el estado y el territorio, para que imperen la justicia y la verdad, para garantizar la libertad así como para combatir la falsedad y toda forma de corrupción.

La severa ley que el Islam aplica contra el adulterio, y contra la difamación proteje la honra y la moral del individuo, y la integridad de la familia. En lo que respecta a la legislación penal, fue instituída para protejer la vida y derechos humanos. En lo tocante a la veda de toda bebida o substancia que produce embriaguez o altera el buen funcionamiento mental, la finalidad es la preservación de la recta razón y que los frutos del intelecto humano beneficien a la sociedad.

Lo económico es considerado en el Islam como un medio, por lo qual debe ser manejado con criterio social, para suprimir la indigencia e injusticias sociales. El Islam garantiza, pues, la propriedad privada pero dentro del marco del interés público, y entre las leyes islámicas tendientes a esto merece destacarse la total prohibición de la usura, y los juegos de azar, así como las severas penalidades impuestas a los ladrones.

Tambien se ocupa el Islam de la protección de la salud por medio de regulaciones en la alimentación (prohibición de ingerir sangre, carne de cerdo y animales infectos como la rata y aves de rapiña, etc.)

49 - Trata del comportamiento moral del creyente, así pública como privadamente, que absteniéndose de lo vedado se purifica y ennoblece, y constituye un buen ejemplo para los otros individuos. Dios prohibió la opresión y la injusticia, la fastuosidad, la soberbia, el odio, la envidia, el rencor, la calumnia. Exhorta a la honestidad, la humildad, la caridad y generosidad, la aceptacion del designio divino, la reconciliación entre los hombres, y ante todo,

el amor a Dios y en nombre de El.

59 - Trata de la relación del hombre con Dios, de la veneración por Sus libros, Sus profetas, Sus bienamados, y del respeto hacia los seres humanos.

Vemos que el primer tópico versa sobra la Fe, y los siguientes cuatro sobre el sistema y legislación del Islam (Sharĩ'ah). De esto se desprende que el Islam es Fe y Ley, siendo la Fe la que da origen al sistema legal o Sharĩ'ah; por lo tanto, no existe un código eficiente y completo sin una Fe perfecta, y no hay Fe aceptada sin el cumplimiento de la Ley, porque el fruto de la Fe se materializa en actitudes y en actos.

"En cambio, los creyentes que practican el bien, i estas son las verdaderas criaturas !"(Al-baina - 7).

Trataremos en este libro — con el auxilio de Allah — de exponer la Fe y crencias de los musulmanes; detallaremos la oración (salãt), sus principios y condiciones, todo lo que a ella se refiere, por ser el segundo pilar del Islam, luego del testimonio de "Lã ilãha illã Allāhu Muḥámmadun rasūlul lãh" (no hay otro dios que Allah y Muhammad es el enviado de Allah). La oración es la primera de las obras por las que el hombre deberá rendir cuentas el Día del Juicio, y que definirá las demás, como nos enseñó el profeta Muhammad. Abordaremos asimismo, los otros pilares como el azaque, el ayuno y la peregrinación, y todo lo que se refiere a los dictamenes divinos — Si Dios quiere.

#### LA FE

## الإيمان

La palabra fe, filológicamente interpretada, significa creer, y así resulta que la fe en Allah, es la creencia verdadera en el corazón, de la existencia del Altísimo y la creencia en lo que vino de El a traves de sus Mensajeros y Profetas — Las condiciones de la fe en Dios son: Creer en El con fe verdadera, manifestarlo oralmente y actuar en conformidad a Sus mandamientos.

En cuanto a los pilares de la fe, son seis — El Profeta Muhammad (la paz sea con él), los estableció, cuando fue

indagado al respecto:

"La fe consiste en dar testimonio de la existencia de ALLAH, Sus Ángeles, Sus Libros, Sus profetas, el Dia del Juicio final, y de que todo el bien y el mal proceden de la Providencia Divina.

Por lo expuesto, nadie puede ser denominado "creyente" en el Islam si no acepta TODOS los pilares de la fe, y vivir en armonia con ellos. Detallaremos cada uno de estos pilares, con la ayuda de Allah.

## 1 – LA FE EN ALLAH الإيمان بالله تعالى

## A - LA UNIDAD DE ALLAH:

وحدانية الله سبحانه

Todo lo que existe en el universo, las galaxias, los planetas, las estrellas, la tierra y sus pueblos que la habitan, y los anima-

les y plantas en todas sus especies y variedades, todas las etapas de la vida y de la muerte, y todos los fenómenos existentes, todo eso existe y acontece conforme a los dictámenes de ALLAH.

Todo esto atestigua la existencia de una misteriosa fuerza que los dirige. Esta fuerza debe llamar la atención de los que poseen un juicio claro, y debe indicarles que procede de un Administrador, o un Gobernador, o Sabio, o un Creador Único; basandose en la lógica de que no existe efecto sin causa.

El Sagrado Corán, en la mayor parte de sus suras, cuando describe el universo y sus fenómenos, busca evidenciar y afirmar la existencia del Creador. Dice ALLAH:

﴿ إِنَّ فِى خَلْقِ السَّكَنُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ الْيَسِلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي جَسْرِى فِى الْبَعْرِيمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّكَآءِ مِن مَآءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَ فِيهَا مِن حَصُلِ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيْحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَرِ بَيْنَ السَّكَآءِ وَالْأَرْضِ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾

"En la creación de los cielos y la tierra; en la alternación del dia y la noche; en los navíos que singlan la mar con lo cual se benefician los hombres; en el agua que ALLAH envía de los cielos, con la cual vivifica la tierra luego de haber sido yerma; en la administración de los vientos y las nubes sometidas a Su voluntad para beneficio de los humanos; en todo ello hay maravillas para los sensatos". (AL BAKARAH; 164).

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّا مِرِثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِي يُعْشِي ٱلِيَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلَبُكُمُ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَـمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَرَتِ بِأَمْرِقِهِ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾

"Por cierto que nuestro Señor es Allah, quien creó los cielos y la tierra en seis dias, luego asumió el Reino. El envuelve la noche con el dia que la sucede incesantemente, y créo el Sol, la luna, y las estrellas que están sometidos a su arbitrio. L' Acaso no le pertenecen la creación y la potestad? Bendito sea Dios, creador del Universo" (AL A'RĀF, 54)

﴿ فَعَنُ خَلَقَنَكُمْ فَلُولَا تُصَدِقُونَ ١ إِنَا أَمَرَ مَيْتُم مَّا ثَعْنُونَ ١ أَنتُمْ فَأَلْفُونَهُ وَأَمْ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾

"Nos, somos quien os creamos. ¿ Por qué, pues, no creéis? Habéis meditado, acaso, en eso que eyaculáis? ¿ Sois acaso voso-

tros quien lo creáis, o Nos, el Creador? (ALWĀQI'AH, 57-75).

Dios, el Creador necesariamente existente, necesariamente poseedor de los atributos de la perfección, de la Fuerza, de la Gloria, de la Misericordia, de la Unidad, como está por encima de toda falla, dice también:

"... con eso os multiplica. El es Incomparable. Omnioyente, Omnividente." (ASH SHURA, 11)

Las leyes que rigen el Universo permanecen inalterables, y desde millones y millones de años prosigue con sus movimientos de precision fantástica. La atmósfera que envuelve la tierra está compuesta de varias clases de gases en un equilibrio y precisión que garantiza la vida en la tierra, y si se alterara levemente ese equilibrio podría cesar la vida en el planeta.

Todos los hallazgos científicos nos llevan a la existencia de un Creador, Uno, Viviente, Inmanente, a Quien no afecta fatiga ni sueño. Y merece ser adorado y obedecido.

Supongamos que fuera admitida la existencia de más de un creador, todo el sistema que rige el universo se desequilibraría a consecuencia de una probable discrepancia entre los creadores, y a eso se refiere el Sagrado Corán:

"Allah no tiene hijo alguno ni otro dios capartícipe de Su divinidad. Si así fuese, cada dios sería el señor de lo que hubiere creado y prevalecerían unos sobre otros. Glorificado sea Allah de cuanto le atribuyen" (ALMUMINON, 91).

"Si hubiese en el universo otras divindades fuera de Allah, los cielos y la tierra se habrían destruído..." (AL-ANBIYÃ, 22).

La frase que afirma la existencia de UN DIOS UNICO, poseedor de todos los Atributos Divinos de perfección, registrados en el

Sagrado Corán, así como en los anteriores libros revelados es la siguiente: "No existe ningun dios excepto Allah" y significa que nadie ni nada ha de ser adorado excepto El.

Se infiere de estas sagradas palabras que se puede adorar a otros dioses además de Allah, pero es una adoración falsa y errada, que en realidad es practicada por la mayoria de los hombres. Pero la adoración verdadera, real y remisora es la consagrada totalmente al Dios Único, con exclusión de otra divinidad o idea, objeto de adoración.

Nos enseña asimismo la frase: "No existe otro dios que no sea Allah" que no se debe practicar culto alguno que no sea a Allah, como buscar amparo en lo que solamente puede provenir de El, por ejemplo la asistencia de ídolos, santuarios, imágenes, espíritus, o santos, requerida para obtener ventajas personales, o para perjudicar a terceros, poder este que solo posee Allah.

Asimismo la íntima adhesión a conceptos o slogans de las diversas ideologías en boga constituyen una forma de politeísmo o paganismo.

Por lo que encierra en su significado la palabra "tawhīd" (monoteismo o unicidad absoluta de Dios), Allah creó la humanidad y encomendó abrazar el monoteísmo a los hombres, destinó el paraíso a los que Le adoraban, creó el infierno para los politeístas y rebeldes — Dice Allah en el Sagrado Corán:

"Y no he creado a los genios y a los hombres sino para que Me adoren". (AL-ZARIÃT, 56).

Y para predicar el Monoteísmo expuesto en la frase: No hay otro dios que no sea Allah" y para imprimirlo en los corazones de los humanos, Allah envió a los profetas o mensajeros a través de la historia, y a esto se refiére cuando dice:

"Habiamos hecho surgir en cada pueblo un apóstol para que les enseñasen: adorad a Dios y alejáos del Seductor (ALNAHL, 36).

La fe en Allah involucra la fe en sus profetas en calidad de enviados divinos; y del mismo modo que Allah testimonió Su Divinidad, testimonió el apostolado y profecía de Muhámmad (MAHOMA), como Su mensajero:

"Allah atestigua que no hay más dios que El" (ALI-'IM-RÂM, 18)

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱللَّهِ ﴾

"Muhammad es el mensajero de Allah" (ALFATH, 29)

Es así que el testimonio que pronuncian los musulmanes: "No hay más dios que Allah; Muhammad es el Enviado de Allah" constituye el primero de los cinco pilares del Islam.

(من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة).

# عقوبة الشرك بالله تعالى: B -- EL CASTIGO DEL POLITEISMO

Quien niega la existencia de Allah se denomina ateo, o materialista en todas sus variedades. Quien rechaza el apostolado de los profetas se llama incrédulo (KĀFIR).

El politeísta es quien cree en Dios pero piensa que Él tiene copartícipes en el poder, y rinde culto a otras divinidades, o símbolos, tal como era el caso de los árabes politeístas de la *Meca*, que associaban a Dios divinidades como UZZA, MANAT, HUBAL, etc., a los cuales ofrecían sacrificios y culto esperando obtener de ellos gracias y beneficios. Afirmaban que tales deidades eran copartícipes de Dios y sus mediadores

ante los hombres, y que quienes se aproximaban a ellos, se acercaban a Allah.

Dice Alláh en el Sagrado Corán citando a los infieles: "

\*No los adoramos sino para que nos aproximen dignamente a Dios" (AZZUMAR - 3)

"Y si les preguntas: ¿ Quien creó los cielos y la tierra y sometió el sol y la luna? Te dicen: Dios - ¿ Como es que se desvían" - (AL ANKABŪT - 61)

"Y adoran, en vez de Dios, a quienes no pueden perjudicarles ni beneficiarles, diciendo: estos son nuestros intercesores ante Dios" (YŪNUS, 18).

"En cuanto aquellos que adoptan protectores en vez de Dios, Él es su celador; y tú no eres su guardian" (AXXURA - 6)

Allah condena el politeísmo y amonestó severamente a los politeístas:

"Diles: Venid; para que os dicte lo que vuestro Señor os há vedado: no le asociéis nada". (AL AN'ĀM - 151)

"Por cierto que Dios jamás perdonara que se le asocie divinidad alguna; pero, fuera de ello, perdona a quien le place; porque quien asocia algo a Dios comete un pecado mortal" (ANNISA' 48)

## C NOMBRES Y ATRIBUTOS DIVINOS DE ALLAH

أَسْمَاءُ الله تَعَالى وَصفَاته:

Allah con Su omnisciencia, Sus designios, Su providencia, Su omnipotencia y Su Unicidad, destinó al género humano sus vidas y acontecimentos, y todo eso existía ya antes de la creación en el Plan Divino. Allah atestigua eso diciendo:

"Ninguna desgracia acaece en la tierra, ni en vuestras perso-

nas, que no esté registrada en el libro antes que la hayamos creado". (ALHADID, 22)

Allah es el conocedor de lo manifesto y de lo oculto, y sabe la más recóndita de las ideas e intenciones. Excelso en Su trono, Magnificente, Omniexistente, Omnipresente, Omnipotente, Absoluto, Clemente y Misericordioso, escucha las preces, es Justo en sus dictámenes, nada lo iguala, es Omnioyente y Omnividente.

Existe desde la eternidad. Nada ni nadie lo antecede. Eterno e inmanente, es el Primero sin comienzo, el Viviente sin fin.

Dice Alláh en el Sagrado Corán de sí mismo:

"Suyo es el reino de los cielos y de la tierra - El da la vida y la muerte; porque es omnipotente - el el primero y el ultimo; el visibre y el inmanente; porque es omnisapiente" (ALHADID - 2 - 3).

Dios no puede ser visto en este mundo pero sí en la vida futura.

ALLAH es UNO en Sus nombres y atributos, UNO en Su divinidad. Si Su voluntad es decretar algo dirá "sea" y será. No tiene semejantes ni equivalentes, ni compañera ni hijos; quien tiene semejantes y compañera e hijos necesita de ellos, y quien necesita algo es carente e imperfecto, pero El es Autosuficiente.

Los atributos Divinos no pueden ser comprendidos, porque difieren sustancialmente de los atributos humanos, porque la Divinidad existe solo en Dios. Para corroborar lo manifestado transcribimos algunos versículos coránicos en los cuales Allah expresa su Entidad Sagrada:

"Allah! No hay más dios que Él, viviente, Inmanente, a quien no afecta fatiga ni sueño" (ALBAQARA, 255)

"Por cierto que Allah posee el conocimiento de la Hora y hace descender la Iluvia y conoce lo que encierran las entrañas. Ningún ser sabe lo que le deparará mañana, ni ser alguno sabe en qué tierra ha de morir porque Dios es Sapientísimo, Conocedor" (LUQMÂN, 34).

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِِي لَآ إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَاكَ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَبِّعِثُ ٱلْعَرْدِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكِيِّرُ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ١ هُوَ اللَّهُ الْخَلِقُ الْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّدُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيدُ ﴾

"Él es Allah, no hay más dios que ÉL; conocedor de lo manifiesto y de lo invisible; es infinitamente Clemente, Misericordioso. Él es Allah, no hay más dios que Él, Soberano, Santísimo, Salvador, Pacificador, Celador, Omnipotente, Compulsor, Supremo! Glorificado sea de cuantos copartícipes les atribuyen!

El es Allah, Creador, Omnifactor, Conformador. Suyos son los más sublimes atributos. Todo quanto existe en los cielos y en la tierra le glorifica, porque es poderoso, prudente. (ALHAXR, 22-24).

"Dí: Dios es único; Dios es eterno; jamas engendró ni fue engendrado; y es incomparable" (ALIJLĀS)

## 2 - LA FE EN LOS PROFETAS

الإيمان بالرسل عليهم السلام

A -- LOS PROFETAS EN EL SAGRADO CORAN الرُسُلُ في الْقُرآن الْكَريم:

La justicia y misericordia de Allah estableció que ninguna nación fuese responsabilizada a no ser luego del envío de apóstoles, orientadores y amonestadores, y a eso se refiere la Palabra de Allah:

"Jamás castigamos un pueblo sin antes haberles enviado un apóstol." (ALISRA, 15).

Por eso Allah, envió, a traves de la historia, apóstoles y profetas para guiar a la humanidad en la adoración al Dios Único, y dictaminó que la fe en dichos apóstoles fuera parte de la fe en Dios. Quien acepte la fe en Allah deberá acreditar la misión de los apóstoles o profetas, cuyo número es muy elevado y solo Dios conoce – Dice Allah:

"Enviamos a cada pueblo un apóstol para que les proclamase: Adorad a Allah y evitad al Seductor." (ALNAḤL, 36).

En el Sagrado Coran figuran los nombres de solo veinticinco profetas, y seis de sus suras tienen por título el nombre de profetas: Jonas, Hud, José, Abraham, Muhammad, y Noé.

En el Corán cinco de los profetas son calificados de "mayores", por la trascendencia de su prédica por lo que soportaron de la perfidia de sus pueblos. Estan citados en este versículo:

"Recuerda cuando instituímos un pacto con los profetas: contigo (oh Muhammad), con Noé, con Abraham, con Moisés, y con Jesús, hijo de Maria, que celebramos con ellos un sólido pacto. (ALAḤZĀB, 7).

Remarcamos el hecho de que los creyentes musulmanes no deben discriminar entre uno u otro profeta, y deben aceptarlos a todos ellos porque Allah dice:

"El Apóstol cree en lo que fue revelado por su Señor, sus libros y en sus Apóstoles; y no discriminamos entre dichos apóstoles." (ALBAQARA, 285).

Por lo tanto, Allah distinguió algunos de los profetas, como en el caso de Muhámmad, que fue el último de los profetas, y su

mensaje para toda la humanidad.

#### LA REALIDAD DE LOS PROFETAS

Para difundir sus mandamientos, Allah seleccionó entre sus criaturas a los profetas, y por eso los elevó en relación a los demás, sin diferir en su naturaleza, de los demás humanos, y al respecto dice Allah:

"Antes de ti, no enviamos sino hombres" (ANNAȘL, 43)

Y dice Dios a su profeta Muhammad:

"Diles: soy solo un mortal, como vosotros, a quien fue revelado que vuestro Dios, es un Dios Unico" (ALKAHF, 110).

Los profetas no conocen del futuro sino lo que Dios les revela: dice Allah:

"Diles. yo mismo no puedo lograr para mí más beneficio ni más perjuicio de lo que fuera la voluntad de Allah. Si poseyese lo inconocible, aprovecharíame de muchos bienes y el infortunio jamás me aflijiria Pero no soy sino un amonestador y mensajero para los que creen." (ALARĀF, 188).

"Diles: Nadie, excepto Allah, conoce lo inconocible de los cielos y la tierra." (ANNAML, 65)

Allah preparó a los profetas física y espiritualmente para difun-32 dir Su Mensaje sin cometer falta alguna, pues son infalibles en su prédica de los mandatos divinos.

Allah agració a los profetas con poderes que les posibilitan realizar hechos supranormales, o milagrosos a fin de confirmar la autenticidad de sus misiones y de la existencia real de Dios, para despertar en los hombres la conciencia de Allah y se consagraran a Su adoración.

#### 3 - LA FE EN LOS ANGELES

Allah creó a los ángeles de Luz y creó los genios de fuego (energía) y a los humanos de tierra (materia). Así el mundo de los ángeles es de una dimensión diferente del mundo de los humanos, así como del mundo de los genios. Solamente Allah conoce su esencia.

Los ángeles son criaturas luminosas. No se alimentan ni beben y no desobedecen jamás a Allah. Viven glorificándole y son completamente felices con su adoración. Solamente Allah sabe cuantos son. Los conocidos por los hombres son Gabriel, el ángel de la revelación, Miguel, angel de la lluvia y tempestades, e Israfil, el angel de la muerte.

Allah encomendó varias tareas a los ángeles. Existen los custodios, los centinelas del paraíso y del infierno, los escribientes, los ángeles de la misericordia y los del castigo.

Allah creó los ángeles de formas múltiples conforme dice:

"Loado sea Allah, creador de los cielos y de la tierra, que hizo de los ángeles mensajeros dotados de dos, o cuatro pares de alas." (FÁTIR, 1.)

En cuanto a los fenómenos de muerte y resurrección, también son válidos para los ángeles que mueren y resucitan el Dia del Juicio:

"Cada ser probará el sabor de la muerte." (ALI-IMRÃN, 185.)

#### 4 - LA FE EN LOS LIBROS SAGRADOS

الإيمان بالكتب السماوية

Cuando Allah envió a Sus profetas, envió con ellos libros y mandamientos conteniendo los dictámenes divinos. Tales libros eran asimismo una suerte de credencial que los profetas presentaban a los hombres, atestiguando la genuinidad de sus mensajes. De estos libros los mas importantes son: ATTAURĀT, que el libro de Musa o Moisés, AZ ZABŪR, libro de Dawũd o David, y AL INŶĪL (Evangelio) de Isa ibn Mariam o Jesús. Y el Sagrado Corán, el más importante, y el sello de los anteriores, que fue revelado al profeta Muhammad; que la paz y la bendición de Allah sean con él y con todos los profetas.

# EL PENSAMIENTO DEL ISLAM EN CUANTO A ATTAURĀT, AZZABŪR Y AL INŸĪL

Los musulmanes dan fe de la existencia de libros sagrados de origen divino. Posteriormente esos libros fueron adulterados, quitándoseles fragmentos e interpolando en su lugar textos apócrifos. Los judios y luego los cristianos se afanaron en multiplicar copias particulares y cada copista o autor difería del resto, y el resultado fue la ruptura de la unidad de los textos originales.

Por lo tanto el Islam invalidó dichos textos que habían adulterado el mensaje original, al mismo tiempo que afirmó su origen divino y su veracidad original. Dios cita dichos libros en el Sagrado Corán, por exemplo:

"Revelamos la Toráh, que contiene guía veraz y luz." (AŁ MAIDAH, 44.)

"Luego de otros profetas enviamos a Jesús, hijo de María, confirmando la Toráh que le precedió, y le concedimos el

## Evangelio que encierra direccion y luz." (AL MAIDAH, 46.)

## ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُرِ دَ زَبُورًا ﴾

"Y concedimos Az Zabūr (Salmos) a David" (AL NISĀ, 163.)

Es digno de atención el hecho que Allah nos ordena que creamos en los libros revelados a Moisés y Jesús y David, como debemos creer en otros libros revelados por Dios a otros profetas, conforme al versículo:

"Diles: Creemos en Allah, en lo que nos fue revelado, en lo que fue revellado a Abraham, a Ismael, a Isaac, a Jacob, en lo que fue concedido a Moises y a Jesus, y en lo que fue entregado a los profetas por su Señor; no discriminamos entre ellos, y somos devotos de Allah." (AL BAQARA, 136.)

Por lo tanto, los enseñanzas contenidas en las copias actuales de los antiguos libros que concuerdan con el Corán, son parte de los textos auténticos originales. Esa posición no debe confundirse con discriminación religiosa por parte de los musulmanes y debe ser encarada con una actitud analítica objetiva. El Evangelio original fue solamente uno. Dios lo entregó a Jesús, y Jesús predicó y enseño el Evangelio a su pueblo, pero hoy tenemos varios Evangelios, divergentes entre sí en cuanto a la naturaleza de Jesús.

Indiscutiblemente la Toráh indica las características de Jesucristo, siendo la orden divina a los israelitas la creencia en Jesus, el Mesias, y su aceptación cuando apareciera; pero cuando apareció predicando el Reino de Allah, los israelitas le negaron, y adulteraron en la Biblia sus referencias, así como adulteraron las características del profeta Muhammad expuestas en dicho libro.

Se suma a esto, que encontramos en las copias actuales de la Biblia, textos que comprometen la doctrina monoteísta, o que no glorifican debidamente a Dios.

Aliah nos informa en el Corán de la adulteración efectuada

por los israelitas en la Biblia y los motivos que los impulsaron.

"Entre los judíos hay quienes tergiversan las palabras bíblicas y dicen: Oímos pero nos revelamos." (ANNISA, 46).

"I Ay de quienes adulteran el libro con sus manos y luego dicen: "esto dimana de Dios", para lograr un mezquino beneficio! i Ay de ellos por lo que escribieron sus manos! ¡ Ay de ellos por lo que lucran!" (ALBAQARA, 79.)

#### **EL SAGRADO CORAN:**

القرآن الكريم:

El último de los libros revelados y más importante, en el que Dios habla realmente, pues el Corán es un atributo de Dios, no es creado sino eterno. Alláh reveló por vez primera el Corán en la noche del "QADR" o "decreto". Habiendo honrado Allah esa noche con la primera revelación del Corán dice:

"Por cierto que revelamos el Corán en la noche del decreto.

La roche del decreto? La noche del decreto? La noche del decreto es mejor que mil meses." (AL-QADR, 1 - 3.)

El primer versículo revelado es

"Lee, en nombre de Tu Se-

ñor que todo creó" (ALALAQ, 1)

"Que lo revelamos en una noche bendita" (ADDUJÃN 3) Allah adjetiva la grandiosidad y perfección del Sagrado Corán cuando dice:

"Inalterable e irrefutable, porque es la revelación del Prudente, Laudabilísimo." (FUŞILAT, 42.)

A través del Angel Gabriel Allah entrega el Corán a Su profeta Muhámmad en el lapso de veintitres años. Los capítulos revelados antes de la héjira o emigración a Medina, se denominan "mecanos" y los posteriores a ella "medinenses";

y el último versículo del SHART'AH revelado del Sagrado Corán:

"Hoy os he perfeccionado la religión; os he agraciado generosamente y os he designado el Islam como religion." (AL-MAIDAH, 3.)

Las suras o capítulos del Corán son ciento catorce, siendo la primera "Alfátiha" y la última "AL-NAAS", y su orden no es cronológico en cuanto a su revelación.

Dice Allah: "Por cierto que lo hemos revelado un Corán en lengua árabe, para que lo comprendáis".

Allah reveló el Sagrado Corán en idioma árabe, y las traducciones a otras lenguas no son equivalentes al original sino versiones de su significado, y en las oraciones debe decirse en lengua árabe. Todos los musulmanes recitan el Corán en su forma original, lo que es para ellos una fuente de bendiciones, ya que por cada letra que de él pronuncian, reciben una gracia divina. El estudio del Corán es un deber, así como el cumplimiento de sus dictámenes, la devoción por él y su veneración. Dice Allah:

"... que es un Corán sagrado; cuyo original está en un libro custodiado Que no lo toquen sino los purificados" (AL-WÃQI'A, 78 - 79.)

#### LA COMPILACION DEL SAGRADO CORAN

جَمعُ القرآن الكريم: :

Cuando murió el profeta Muhámmad, el Corán se hallaba depositado en la memoria de numerosos discípulos y compañeros, pero también estaba escrito en trozos de pergamino, huesos hojas y trozos de tela.

El profeta, en vida, había designado varios escribas a fin de registrar la Revelación. Allah guió al primer califa, Abu Bakr, que aceptó la sugestión de Omar ibn alJattab, de compilar todo el Corán en una colección ordenada y homogénea. Designó una comisión de los memorizadores destacados de entre los compañeros del profeta y de los escribas reconocidos y reunió todos los manuscritos existentes. Luego ordenó esta comisión su trabajo y se depositó el texto sagrado en lugar custodiado.

Durante el califato de Ozmán ibn Affán murieron muchos de los memorizadores del Corán y, como consecuencia de la expansión territorial proliferaron las divergencias idiomáticas. Temiendo que esto pudiera comprometer la pureza del texto original, ordenó Ozmán la transcripción de la compilación efectuada durante la época de Abu Bakr en cuatro ejemplares encuadernados con tapas de madera. Se destinó un ejemplar a la ciudad de Medina, y otro para cada ciudad importante.

Debido a eso, los musulmanes no descuidaron nunca la custodia y veneración por el Corán, pese a los acontecimientos históricos que ocurrieron a lo largo de catorce siglos. Hoy, los musulmanes del Extremo Oriente, leen el mismo texto del Corán que los musulmanes del Medio Oriente, Africa, Europa o América.

El mérito de eso no pertenece sino a Dios, glorificado sea, que lo protegió y guardó, como dice en un versículo coránico:

"Hemos revelado el Mensaje (el Corán) y somos su preservador." (ALḤIŶR, 19)

## LA FE EN EL DIA DEL JUICIO FINAL

El quinto de los pilares de la fe, y quien lo niega es incré-

dulo, es el Dia del Juicio final.

No existe duda que todos los profetas anunciaron ese Dia y enseñaron a los hombres que creyesen en él y que se preparasen con entrega y devoción y buenas obras, y esos profetas estuvieron en constante conflicto con quienes negaban ese dia.

De igual modo, la fe en la vida eterna y en una resurrección forman parte de la naturaleza humana, y la historia de los pueblos de la antigüedad nos muestra que existía entre ellos la creencia en una vida posterior. Por ejemplo los gobernantes de los pueblos de Extremo Oriente, Egipto, Grecia, etc. estaban tan preocupados en la resurrección que dejaban órdenes respecto al arreglo de sus sepulcros y eran depositados sus cadáveres con sus joyas, objetos de valor, y alimentos, a fin de disponer de ellos en el momento de la resurrección.

El Sagrado Corán, a través de muchos de sus versículos, asevera la inevitabilidad de la resurrección, y de su realidad. Dice Allah:

"El es quien origina la creación, luego la reproduce; porque ello le es fácil." (ARRÚM - 27).

Eso significa que Allah creó al hombre de la nada; le dice "sea" y es. Por ello podra vivificarlo nuevamente en un proceso tan sencillo para El como la creación primera..

En el dia del juicio final Allah, Dios, resucita a los humanos. Se yerguen de sus tumbas, como de un sueño, con sus cuerpos frescos y sus almas, y se dirijen a un lugar llamado "Hashr", como está expuesto en un versículo divino:

"Y nos propone comparaciones, y olvida su propria creación, diciendo: "¿quien podrá reanimar los huesos cuando ya esten deshechos?" Diles: "Los reanimará quien los creó por vez primera, porque es conocedor de todas las ereaciones". (YĀ-SĪN, 78 - 79).

﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِسْنَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ۞ ٱلَّذِيكُ نُطَّفَةً مِن مَّنِي يُسْنَى ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسُوَّى شُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسُوَّى شَلَّ اللَّهِ مَثَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنْنَى ۞ ٱليَّسَ ذَلِكَ بِقَلْدِدٍ عَلَىٰ المَّذَقَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"¿ Piensa, acaso, el hombre, que será dejado a su suerte? ¿No fue su origen una gota de esperma eyaculada, que se solidificó, de lo cual Dios le creó, y le perfeccionó; del cual hizo macho y hembra. ¿ Por ventura, El no será capaz de resucitar a los muertos? (ALQIĀMA, 36 - 40.)

﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبَعَثُوا فَلَ بَلَى وَرَقِ لَثَبَعَثُنَّ ثُمَّ لَثُنَبَوُّنَّ بِمَا عَمِلْتُم ۗ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾

"Los incrédulos creen que jamás serán resucitados. Diles: "Sí, por mi Señor, que, sin duda, seréis resucitados; y se os enterará de cuanto hayáis hecho, pues ello es fácil a Dios." (ATTA-GĀBUN, 7.)

En el dia del Juicio Final Allah juzga a sus siervos por lo que fueron en la vida terrena. Quien fuera creyente en Allah, monoteísta, Allah, con su infinita misericordia lo introducirá en la Bienaventuranza eterna. Quien no lo fuera será introducido en el fuego.

En el Sagrado Corán y en la Tradición son narradas informaciones que describen acontecimientos del dia de la resurrección, y que los musulmanes deben acreditar. Por ejemplo la balanza (ALMIZAN) en la cual serán pesados los defectos y las virtudes.

Tendrá éxito el dia del juicio final quien con sus buenas acciones sobrepase sus malas acciones, y a la inversa. En la Tradición del profeta la mención de la Senda الصراط es relatada como un puente que se extiende por sobre el infierno, para que todos los humanos lo recorran rumbo al paraíso, y a quienes esté destinado el paraíso podrán atravesarlo exitosamente, mientras que los destinatarios del castigo sentirán que ese sendero es más fino que un cabello y más cortante que una navaja, y caerán de él al fuego.

Asimismo es mencionada en la Tradición la fuente fluyente (ALḤAUD ALMAWRŪD) الحوض المورود con la cual Allah, privilegió a Muhammad para dar de beber a Su Comunidad. Su agua es más blanca que la leche y más dulce que la miel, y quien bebiere de essa agua jamás será agobiado por la sed.

El Sagrado Corán menciona "las páginas abiertas" (ALSU-HUF) الصحف المنشرة en las que los ángeles registran las acciones de los humanos. Estas páginas serán presentadas a sus respectivos destinatarios y les será dicho: "Lee, que hoy serás tu propio juez". Consta asimismo en la Tradición la الشفاعة الكبرى es necesaria la fe en lo mencionado así como la fe en el tormento del sepulcro de acuerdo al dicho dez Profeta: "El sepulcro es uno de los jardines del paraíso o un pozo del las profundidades del infierno".

Es deber de los musulmanes acreditar todo lo expuesto, y es importante observar que el conocimiento real de lo mencionado, su naturaleza y misterios pertenece solo a Dios, así como el momento en que tendrá lugar el dia del juicio. Mas de una vez fue indagado el profeta Muhammad cuando sería ese dia, pero es Dios que responde en más de un versículo, que Solo El, Allah, es quien conoce la Hora.

"Te indagarán respecto a la Hora: cuando será? Diles: "Su conocimiento está em poder de mi Señor y nadie sino Él, lo revelará a su tiempo". (A'ARAF, 187.))

Aparte de eso, el profeta Muhammad habló de otros preanuncios del dia de la resurrección.

# ANUNCIOS MENORES: علامات الساعة الكبرى والصغرى

- 1 El progresivo alejamiento de los hombres de la Religión de Allah.
- 2 La proliferación de malas costumbres, depravación, violencia, ruptura de lazos familiares; pérdida de confianza en los íntegros y crédito en los pérfidos, acrecentamiento de intrigas y catástrofes hasta el punto de resultar más deseable la muerte que la vida.

- 3 Acrecentamiento del mal, cuando la mayoría de los seres humanos serán perversos.
- 4 El Profeta sintetizó los anuncios del día del juício en esta Tradición:

"Son presagios de la Hora: la desaparición de la Sabiduría, predominio de la ignorancia, proliferacción de la fornicación y la embriaguez, disminución de hombres u proliferación de mujeres al punto que por un hombre habrá cincuenta mujeres".

Entre los anuncios mayores: Cuando salga el sol por el poniente será el último momento de la vida terrena.

## LA FE EN QUE TODO BIEN Y TODO MAL PROCEDE DE DIOS – EL DICTAMEN DIVINO

الإيمان بالقدر خيره وشره

A menudo acontecen hechos "anormales" e imprevistos, que escapan a la voluntad de los hombres y su desentrañamiento es difícil. Por ejemplo: Un médico sano y joven asiste a un anciano débil y enfermo, y de pronto, el primero muere de un paro cardíaco.

Dos pescadores, provistos de equipos similares de pesca, de carnadas semejantes, y situados en lugares cercanos, y con experiencia en el asunto, sucede que ponen manos a la obra y uno pesca abundantemente y el otro casi nada.

Se pueden intentar muchas explicaciones, incluso satisfactorias; pero los musulmanes atribuyen esos hechos a un inevitable designio divino.

Liámese destino fatalidad: pero es la voluntad de Allah que rige todo el universo desde su comienzo hasta su fin, y Allah, el Altísimo, se refiere a esto en el versículo Sagrado:

"Dios es el originador de los cielos y de la tierra, y cuando decreta algo dice "sea" y es." (ALBĀQARA, 117.)

"El designio de Dios es una ley irrevocable:"(Al AHZĀB,38.)

El creyente en Dios cree en una predestinación divina. Acepta los acontecimientos, agradables y desagradables con resignación y equilibrio. Eso es lo que nos aconseja el profeta Muhammad, advirtiéndonos que no nos apesadumbremos por los acontecimientos que no podamos modificar. Dijo el Profeta:

"No digas: si hubiese hecho esto habría pasado aquello. Debes decir: Allah lo dispuso, es Su voluntad. Porque la palabra "Si" le abre camino al demonio".

#### LA PURIFICACION

#### الطهارة

Nuestro Señor el profeta Muhámmad, (la paz sea con él) que nació en una tierra seca y árida y vivió en una era en la que se desconocía la desinfección y la asepsia, estableció la purificación en sus dos formas, obligatorias para los musulmanes, porque es condición para la oración, es un pilar obligatorio. Esto nos muestra la grandiosidad del Islam y su coherencia con la naturaleza humana, y especialmente cuando son claras las virtudes de la purificación con respecto a la salud y estimulante físico, y que eleva el comportamiento humano haciendolo alejar de la sordidez; y es la purificación una fuente de prevención.

La purificación en la legislación islámica es de dos clases: la de los vestidos, cuerpo y habitat, eliminando las impurezas materiales; y la ablución, que se efectúa a traves de la ablución menor, del baño, y de la ablución seca o "tayammum".

Las impurezas legales son lo que el individuo elimina de su cuerpo, como orina, excrementos y otras especies. Es tambien impureza toda substancia que provenga de animales cuya carne sea prohibida, como asi el flujo de sangre, vómito; la carne de animales sanguíneos que no fueran degollados, y todas las bebidas alcoholicas. Agua pura: En la legislación islámica es água pura la que no contiena substancias extrañas a su composición química; por ejemplo el agua de lluvia, el agua extraída de bajo tierra, vertientes, rios, mares, etc. Cuando se mezclara algo que altere el olor, sabor y color, o se haya usado para lavar o enjuagar, deja de ser pura, no sirviendo para la ablución ni para eliminar impurezas.

# LA ABLUCION (WUDU)

Benefícios de la ablución:

فضائل الوضوء:

Muchas tradiciones del Profeta (la paz sea con él) hablan de las virtudes de la ablución. Ditamos, por ejemplo: "La purificación es la mitad de LA FE". (الطهور شطر الإيمان) "La llave del paraíso es la oración, y la llave de la oración

es la purificación". (مفْتاحُ الصَّلاة الطّهور) ومفْتاحُ الصَّلاة الطّهور)

"Cuando el musulman hace su ablución y lava su rostro, se libra de los pecados que cometieron sus ojos, cuando lava sus manos, los que ellas cometieron".

﴿إِذَا تَوَضَّأُ الْعَبْدُ الْمُسْلَمُ أَوِ الْمُؤْمِنُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَتْ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطيتَةٍ نَظَرَ إليها بِعَيْنَيْهِ فإذا غَسَّلَ يَديْه، خَرَجَتْ مَنْ يَديَه كُلُّ خَطيتَة يَطَشَتُها يَدَاهُ ﴾

"Todo crevente que hiciera la ablución y dijera: doy testimonio que no hay más dios que Allah, Unico; y doy testimonio que Muhammad (LA PAZ SEA CON EL) es su siervo y su enviado, le serán abiertas las ocho puertas del paraíso".

﴿ مَا مَنْكُمْ مِنْ أَحَد يَتَوَضَّا فَيُسْبِغُ الْوُضُوءَ ثُمَّ يَقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ إِلا فُتحَتْ لَهُ أَبُوابُ الجَنَّة الثَّمانية ﴾

# MODO DE HACER LA ABLUCION

كيفية الوضوء:

Es suficiente lavar las manos, el rostro, lavar los brazos hasta los codos, pasar las manos mojadas sobre el cabello y lavar los pies hasta los tobillos, realizado esto con intención de purificación, y es lo que leemos en el Corán (ALMA,IDA, 6.)

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِق وَأُمْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنَ ﴾

"Oh, creventes! Siempre que os dispusieres a hacer la oración, lavaos el rostro las manos u los antebrazos hasta los codos, frotaos la cabeza con la mano mojada, y lavaos los pies hasta los tobillos."

De acuerdo a este versículo, todo creyente que así procede, con intención de purificación, le será posible celebrar la oración; hay quienes afirman que es tambien necesario lavar la boca y fosas nasales. La ablución es un paso indispensable para la oración, y el profeta Muhammad dijo:

"Allah no acepta la oración de quien no haya heco la ablución."

# وضوء النبي ﷺ LA ABLUCION DEL PROFETA MUHAMMAD

Con unanimidad, las narraciones respecto al modo con que el profeta hacía sus abluciones, nos dicen:

- 1 -- Comenzaba diciendo: Bismil láh (En el nombre de Allah.
- 2 Se lavaba tres veces las manos.
- 3 Tres veces la boca y nariz.
- 4 Tres veces la cara y barba.
- 5 Tres veces los brazos hasta los codos.
- 6 Mojaba sus manos y las pasaba sobre su cabeza.
- 7 Lavaba sus orejas por fuera y por dentro.
- 8 Lavaba el pie derecho tres veces hasta los tobillos, frotandose entre los dedos, luego el izquierdo.
- 9 Finalmente decía: Atestiguo que no hay más dios que Allah, y que Muhammad es su enviado. Oh, Dios! Hazme arrepentido y purificado.
- El Profeta procedía siempre de la manera expuesta, sinalterar el orden.

En ciertas ocasiones, solo lavaba cada parte una sola vez. Recomendaba no desperdiciar agua en las abluciones.

# المسح على الخفين:

#### PASAR LA MANO MOJADA SOBRE EL CALZADO

Quien estuviere calzado y no pudiere descalzarse para hacer la ablución debe frotar el calzado, con la mano mojada, con la siguiente condición: Que el calzado cubra los tobillos, y que no tenga aberturas ni roturas. Su ablución anterior tiene que ser completa. Quien esté en su lugar de residencia puede proceder así um dia y una noche; el viajero puede hacerlo tres dias y tres noches. — La condición para eso es no haberse descalzado em ese período, o tenido motivo para necesitar el baño completo (gusl). Rijen también estas reglas para las medias.

# LO QUE INVALIDA LA ABLUCION

نواقض الوضوء:

Habiendo hecho la oración, puede el musulmán rezar varias oraciones, siempre que no invalide su estado de pureza, por los siguientes casos:

1 - Orinar o segregar de los órganos genitales, sin orgasmo. Defecar.

2 - Dormir acostado, perder la razón, desmayarse, sufrir estados alucinantes y similares a la embriaguez. Gases.

3 - Tocar con la mano una mujer. Opinion no compartida por el Imam Abū Hanīfa y quienes se guian por él. Esto se basa en que el Profeta, en algunas oportunidades besó a una de sus esposas y no repitió la ablución.

4 - Tocar los propios órganos genitales. (Opinión no compartida por el Imam Abū Ḥanīfa.)

5 Según el Imam Abū Ḥanīfa, perder sangre. De acuerdo a algunas otras opiniones generalmente no compartidas, comer carne de camello o vomitar.

# BAÑO COMPLETO (GUSL)

الغسل

El baño es obligatorio en cuatro casos:

- Para quien abraza el Islam.
- 2 Para quien muere, antes de ser enterrado, con excepción de quien muriere en martirio.
- 3 Para la mujer luego del período menstrual y al finalizar el flujo posterior al parto.
- 4 Para el hombre o mujer luego de la relación marital. Para quien eyacule con orgasmo, fuera de la relación sexual.

#### Para el que sueña con el acto sexual.

Es vedado para todo hombre o mujer en las situaciones citadas practicar la oración, recitar el Corán, tocarlo, o entrar en la mezquita antes de bañarse con intención de purificación.

#### **MODO DE BAÑARSE:**

الغسل المجزىء:

Es suficiente bañarse completamente con agua pura acompañando el baño con fricción del cuerpo. Puede ser por inmersión o ducha.

Es aconsejado, pero no obligatorio pronunciar "En el nombre de Allah" antes de comenzar el baño.

# COMO SE BAÑABA EL PROFETA MUHAMMAD (P. S. C. E.)

El Profeta (la paz sea con él) tenía un modo especial de bañarse más metódico, que según los relatos, es como se describe:

- 1 Lavaba sus manos tres veces.
- 2 Vertía agua con la mano derecha sobre sus partes pudendas.
- 3 Hacía luego la ablución corriente (UDÜ).
- 4 Mojaba sus dedos.
- 5 Vertía agua sobre su cabeza tres veces.
- 6 Vertía tres veces agua sobre su hombro derecho y luego sobre el izquierdo.
- 7 Finalmente vertía agua sobre todo su cuerpo, pero sin desperdiciarla. Durante los pasos mencionados refregaba su cuerpo.

## TAYAMMUM (O ABLUCION SIN AGUA)

التيمم

Si el musulman no encontrara agua, o fuera imposible el uso de agua debido al frío extremo, puede, en lugar de la ablución, hacer el tayámmum. Dice Dios en el Corán:

﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَ رُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ أَوْجَآءَ أَحَدُّ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ ﴾

# ﴿ أَوْ لَنَمْسَتُمُ ٱلنِسَآةَ فَلَمْ عَجِدُوا مَآهُ فَتَيَمُّوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْـةً ﴾

"... Si estuviereis, de viaje o si volviereis del baño, o si hubiereis copulado con vuestras esposas, y no encontrareis agua, recurrid a la arena o tierra limpia y frotad con ella vuestros rostros y manos. Allah no os desea causar molestias; pero sí quiere purificaros y agraciaros, para que se lo agradezcáis." (ALMĀIDAH, 6.)

Dijo el profeta Muhammad (la paz sea con él):

"La tierra fue hecha para lugar de oración y pureza, por lo tanto cuando sea el momento de orar, que los creyentes oren donde se encuentren pues allí está el lugar de adoración".

El tayammum solo es válido para los casos en que es imposible encontrar agua, o bien utilizarla por causa de frio extremo o enfermedad. Invalida el tayámmum la posibilidad de hacer la ablución con agua, como también lo anula todo lo que anula la ablución.

# MODO DE EFECTUAR EL TAYAMMUM:

كيفية التيمم:

Se pasan ambas palmas sobre arena o tierra invocando el nombre de Allah (Bismillah), y con intención de efectuar el tayámmum, ya sea para orar o leer el Corán, etc.

Luego pasa las manos por el rostro, frotando suavemente, y luego por las manos y brazos una sola vez. Algunos de los sabios de la Ley opinan que el tayámmum solo alcanza para una oración de las canónicas u obligatorias, y para varias de las optativas o supererogatorias. No obstante, en opinión de otros sabios, el tayámmum alcanza para más de una oración canónica porque equivale a la ablución y porque Allah lo designa "tahūr" — pureza.

# LA ORACION (SALĀT)

الصلاة

Filológicamente, la palabra oración, en árabe (Ṣalāt) significa, rogar, pedir a Dios. Existe también la oración de Dios, que significa misericordia para con sus criaturas humanas.

La realidad de la oración es la comunicación entre el hombre y Dios, en la cual el primero requiere de su Señor misericordia y guía con su mente, corazón y palabras, y le dedica su loor y veneración por medio de genuflexiones y postraciones.

Allah estableció para los musulmanes cinco oraciones canónicas diarias. Rige esta regla desde la noche de la Asunción del Profeta, un año antes de la Hégira, cuando Muhammad subió aquella noche a los cielos a partir del templo de Jerusalem, hacia donde había sido transportado desde la Meca.

La oración es citada por lo menos ciento diez y siete veces en el Sagrado Corán, lo que indica la importancia capital que tiene para Allah. El Libro Sagrado nos dice que todos los profetas antes de Muhammad instituyeron la oración en sus pueblos, lo que nos muestra que es una forma de adoración practicada desde la antigüedad remota.

Dice Allah en el Corán:

"... porque la oración es un deber prescripto a los creyentes para cumplirlo en sus momentos indicados" (ANNISÁ, 103)

"Se les ordenó que adorasen a Dios sinceramente, fuesen monoteístas, observasen la oración y pagasen el azaque, y esta es la verdadera fe" (ALBAINA, 5)

Luego del testimonio de que:

No hay más Allah y que Muhammad es su Enviado,

l a oración (SALÁT O NAMAZ) es el más importante pilar de la fe, y debido a eso, quien rechaza su práctica es un no creyente, un incrédulo.

Dijo el profeta (la paz sea con él):

"La diferencia entre nosotros y ellos es la oración; quien la rehuse será infiel."

En los "hadices" o dichos del Profeta, el tema de la oración aparece constantemente:

En el dia del Juicio, las oraciones seran lo primero que se cuente de lo que el hombre ofrece a Dios.

"Aconsejad a vuestros hijos la práctica de la oración cuando tengan siete años, y ordenádsela cuando tengan diez".

"El Islam es la cabeza, y la oración la columna vertebral y médula". (رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة)

Cuando el Profeta (P.S.C.E.) fuera indagado acerca de la más noble de las acciones dijo: "La oración, celebrada en su tiempo prescripto".

En los últimos momentos de su vida, el Profeta reiteró su importancia diciendo: "Assalãt, assalãt" (la oración...).

# فوائد الصلاة BENEFICIOS Y VIRTUDES DE LA ORACION:

El namaz u oración favorece física, mental, social y sobre-

todo espiritualmente de un modo ilimitado. Fortifica el corazón, el cuerpo, el espíritu. Aparta del mal, de lo vergonzoso; aproxima a lo elevado virtuoso, pues guien la practica, si comete algo que no es bueno, recordará que está ante Dios con el cual se comunica en sus preces. Dice Dios en el Corán:

"Observa la oración, porque esta preserva de lo ilícito y de lo condenable" ('ANKABŪT, 45.)

La oración redime de los pecado y tranquiliza y fortifica la conciencia y el espíritu.

La oración comunitaria une a los hombres en una verdadera hermandad, amistad pura, y nobles sentimentos.

El profeta (la paz sea con él) dijo:

"Si alguno de vosotros, para llegar a su casa, debiera cruzar a nado un rio cinco veces por dia, estaría su cuerpo sucio?" Respondieron: "No" yreplicó: "Pues así son las cinco oraciones, con ellas Dios limpia los pecados".

﴿ أُرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْراً بِبابِ أَحَدَكُمْ يَغْتَسلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتِ هَلْ يَبْقَىٰ مِنْ دَرِنِهِ شَيْءٌ؟ قالوَا: لاَ يَبْقَىٰ مَنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ. قالَ ﷺ فَذَاكَ مِثْلُ الصلواتَ الخَمْسِ يَمْحو اللهُ بِهِنَّ الْخَطايا﴾

# LAS CINCO ORACIONES Y SUS PERIODOS

- 19 Şalāt AL FAYR u oración del alba. Dos genuglexiones; su período es desde la aparición de los primeros albores del alba hasta la salida del sol.
- 2º Salat AZ ZUHR, o del mediodía. Cuatro genuflexiones. Su tiempo comienza con el mediodía hasta que la sombra de un objeto alcance su tamaño.
- 3º Salat AL'ASR, o de la mediatarde. Cuatro genuflexiones. Su período comienza cuando la sombra de un objeto duplica el tamaño del mismo. Se extiende hasta poco antes del ocaso.
- 49 Şalãt AL MAGRIB, o del ocaso. Tres genuflexiones. Su

horario exacto es inmediatamente luego de la puesta del sol.

59 Şalāt AL 'ISHĀ, o de la noche. Cuatro genuflexiones. Su momento es una hora y media luego de la puesta del sol hasta el último tercio de la noche.

Dijo el Profeta (La paz sea con él).

"Las cinco oraciones prescriptas por Allah a los humanos quien las cumple sin falta, en virtud de ellas tendrá un pacto con Dios por el cual le hará entrar en el paraíso. En cuanto a quien no las cumple, ningún pacto lo vincula a Dios, que le castigará, o le perdonará".

قال رسول الله ﷺ: (خمس صلوات كتبهن الله على العباد من أتى بهن لم يضيع منهن شيئاً استخفافاً بحقهن كان له عند الله عهداً أن يدخله الجنة، ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عهد، إن شاء عذبه وإن شاء الله غفر له).

## **ELEMENTOS DE LA ORACION:**

Además de las cinco oraciones citadas existe la oración del viernes (SALĀT AL YUMU'A) y la oración funeral, que constituyen una obligación colectiva pero no individual, especialmente la del viernes. La oración de las dos fiestas, la del eclipse, la petición de lluvia, el "witr" y las oraciones "sunna" o supererogatorias, y tambien las dos genuflexiones al entrar en la mezquita. Además existen otras oraciones como "tarawiḥ" que se celebra durante el mes de ramadán, luego de Ṣalāt al'isha, etc.

Las oraciones citadas aparte de sus diferencias tienen condiciones comunes.

# شروط الصلاة: بـ LAS CONDICIONES DEL ṢALĀT:

1º Ser musulmán. 2º Gozar de plenas faculdades mentales. 3º Ser púber o adulto. 4º Ablución y purificación legal. 5º Celebrarias en sus períodos establecidos (salvo fuerza mayor). 6º. Estar orientado en dirección a la Meca. 7º. Intención (AN NIYAH). 8º. Cubrirse convenientemente: para el hombre,

el mínimo es desde la cintura hasta las rodillas, pero es aconsejable cubrir todo el cuerpo. Para la mujer, el cuerpo entero, excepto rostro y manos.

## LOS PILARES DEL SALĀT

أركان الصكلة:

19 Incorporarse, ponerse de pie — en las cinco oraciones canónicas —. Esto no es obligatorio para quien esté imposibilitado físicamente. Dijo al respecto el profeta Muhammad (la paz sea con él): "Orad de pie, y quien no pudiera, sentado o reclinado".

- 29 Intención (AN NIYAH) interior de cumplir la oración en su momento prescripto. Dijo el Profeta (P.S.C.E.):
- "Las acciones valen por su intención" إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيات 39 El takbîr o glorificación de ALLAH con la frase: "Allāhu ákbar" (Dios es el máximo — o El más Grande)

Esto determina el comienzo de la oración.

4º La recitación de sura Al Fátiha, sin la cual no es válida la oración, según lo encomendado por el Profeta (P.S.C.E.).

En las oraciones celebradas comunitariamente la obligación de recitar al fátiha rige solo para el imam, que debe hacerla en voz alta.

- 59 Las genuflexiones o "ruku"
- 69 Ponerse nuevamente de píe luego de las genuflexiones.
- 79 Postración (SUŸŪD).
- 89 Levantarse de la postración.
- 99 La serenidad durante la oración. Y durante cada movimiento permanecer unos instantes en cada posición.
- 109 Sentarse al final y pronunciar el testimonio o "tasháhhud".
- 119 La salutación (al Salam): La Paz sea con vosotros, a la derecha, luego a la izquierda.

129 Cumplir el orden establecido, esto es, no alterando o invirtiendo las secuencias, porque el orden ha sido tomado de las oraciones del Profeta (P.S.C.É.) que dijo: "Orad como me visteis hacerlo".

#### COMO SE CELEBRA EL SALĂT

كيفية الصلاة:

- 19 Luego de la ablución, y en su período dictaminado, y formulada la intención, adecuadamente vestido, y en un lugar limpio y puro, se pone de pie, el rostro orientado hacia la la Sagrada Ka'abah
- 2º Levantar las dos manos, los pulgares a la altura de los lóbulos de las orejas pronunciando el takbír.

(ALLĀHU ÁKBAR),

3ö

en voz audible por el imam, u oficiante, y luego se pone la mano derecha sobre la izquierda, sobre el pecho o la cintura. Luego se pronuncia:

"Subhának Allãhumma, wa bi hámdika, wa tabárakás muka wa ta'ála ŷádduka wa lã iláha gáiruk"

Esto es: "Glorificado seas Oh Señor! Y bendito sea Tu nombre, y enaltecida sea Tu majestad; y no hay más Dios que Tú. Luego: A'ūzu billāhi min ash shaitān ir rayim.

"Me refugio en Dios de Satanás, el maldito", y a continuación, Sūrat al Fātiḥa, o de la Apertura:

"Bismil läh ir raḥmān ir raḥīm al ḥamdu lil lähi Rábbil 'ālamīn arraḥmānir rahīm. Máliki iaum id dīn iāka na budu wa iāka nasta in Ihdinā ssirāt al mustaqīm sirātal lazīna an amta alaihim. Gair il magdūbi alaihim wa lā dāāl lín amin.



Traducción: "En el nombre de Allah, infinitamente Graciable Misericordioso.

Loado sea Allah, Señor y Creador del universo.

Graciabilísimo, Misericordioso

Soberano en el dia del Juicio

Solo a Ti adoramos, y de Ti imploramos ayuda.

Guíanos por el sendero recto

El sendero de quienes agraciaste, no el de los execrados, ni el de los extraviados" — Amén.

A continuación de al-fáfiha se recitan algunos versículos del Corán o una sura de las breves, por ejemplo, súrat al 'asr:

'Wal 'asri inna-l insāna lafi Júsr il lal lagīna ámanu wa 'amilu ṣṣālihāti wa tawáṣṣau bil ḥaqqi wa tawáṣṣau biṣ sabr''.

O sea: "Por la era. Que hombre está en la perdición, excepto los que tienen fe y se encomiendan la verdad y la perseverancia".

59 Se procede, luego, a la genuflexión inclinando el cuerpo, de pie,, y colocando las manos sobre las rodillas, diciendo: "Allāhu ákbar"

luego, tres veces:

"Subhāna rabbi al azīm"

(Glorificado sea mi Señor el Excelso). 69 Se yergue a la posición original diciendo: "Sami'a Allahu liman hámidah"

(Oye Dios a quien lo loa) y luego, Rábbanã walak al ḥamd"

(¡Oh, Señor! Contigo sea la alabanza)

7º Póstrase de rodillas en diciendo: "Allãhu ákbar"

y toca el suelo con la frente mientras se dice tres veces: "Subhāna rabbial a'lā

(Glorificado sea mi Señor, el Sublime). 8º Se sienta luego sobre los talones y se repite una segunda postración. Entre la primera y segunda postración se dice, una vez mas,

"Allahu ákbar"

9º Estos ocho movimientos y plegarias se denominan en árabe "rak"a; quien rece una oración de dos rak"as o genuflexiones debe incorporarse y repetir la primera, sin la invocación inicial, vale decir comenzando con al-Fátiha, y recitando a continuación otro pasaje del Corán. Luego de la segunda postración se permanece sentado con las manos colocadas sobre las piernas y se dice:

"Attaḥiiātu lil lāhi wassalāwatu wat ṭaiibāt, assalāmu Alaika ayoha nabiu wa rahmātul lahi wabarakatuh, Assalamu. 'alaina wa 'alā 'ibādil láhissālihin.

Ash shadu an lã ilāha illa Al lãh; wa ash shadu anna Muḥámma-dan 'abduhu wa rasūluh''.

Este es: (Las salutaciones, oraciones, las acciones virtuosas son consagrados a Dios. Paz sea contigo, oh Profeta. La Paz sea con nosotros y con los siervos virtuosos de Dios. Doy testimonio que no hay más dios que Alláh, Uno, sin nadie semejante; y que Muhámmad es su siervo y enviado).

"Allāhumma Sal li 'alā. Muḥámmadin wa 'alā āli Muhámmadin Kamā Sallaita 'alā Ibrāhīma, wa 'alā āli Ibrāhīm, wa bērik 'alā Muhámmadin wa 'alā āli Muhámadin Kamā bārakta 'alã Ibrāhima wa 'alā āli Ibrahīma fil 'ālamīna innaka hamīdun maŷīd".

﴿ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّد وَعَلَىٰ آل مُحَمَّد، كما صَلَيْتَ عَلَىٰ إِبْراهيمَ وَعَلَىٰ آلِ إِبراهيمَ آلِ إِبراهيمَ وَعَلَىٰ آلِ مُحَمَّد كَما بَارَكْتَ عَلَىٰ إبراهيمَ آلِ إبراهيمَ وَعَلَىٰ آلِ إبراهيمَ فَي العالَمٰينَ إِنَّكَ تَحَمِيْدٌ مَجِيْدٌ.

O sea: (Oh, Señor! exalta a Muhámmad y a la familia de Muhámmad, como exaltaste a Ibrahim y a la familia de Ibrahim; Y bendice a Muhámmad y a la familia de Muhámmad como bendeciste a Ibrahim y a la familia de Ibrahim. Ciertamente, Tú eres Laudable, Majestuoso).

Luego se vuelve la cabeza a la derecha, en diciendo:

"Assalāmu 'alaikum wa ráḥmatul lāh,

السلامُ علىكم ورحمةُ أللهِ

luego hacia la izquierda, repitiendo la salútación.

Así finaliza una oración de dos (RAKÁH) genuflexiones; en cuanto a las de tres, como Salãt al MAGREB, se completan dos genuflexiones pero sin decir:

"Alla humma şalli 'ala Muḥammadin..."

Se incorpora para repetir una tercera genuflexión o rak'a y se finaliza completando la oración con:

"Attațiiatu... etc. . . . en adelante.

en adelante.

Si el Salat u oración fuera de cuatro genuflexiones se termina la tercera exactamente igual a la primera y se completa la cuarta con "Attahiiatu..." en adelante, finalizando, como es de rigor con "assalam".

# Conviene puntualizar los siguientes hechos:

1º En los dos primeras genuflexiones se recitan pasajes del Corán a continuación de al-Fátiha, pero en la tercera y cuarta solamente al-Fátiha.

2º En la oración de la alborada, del ocaso, y de la noche, la recitación de las dos primeras genuflexiones es en voz alta, así como la del viernes y de las dos festividades.

3º Es recomendable que la sura recitada en la segunda genuflexión luego de al-Fátiha no sea la misma de la primera. Por 58 ejemplo, si en la primera se recitó la sura de la Era (Súrat al 'asr) en la segunda se puede, entre otras, decir la de la Unicidad:

"Qul hua Allāhu áḥad allāhuṣṣamad lam ialid wa lam iũlad wa lam iakun lahu Kúfuan áḥad".

Es decir: (Dí: Dios es Único. Dios es el único a quien dirigir las súplicas. No engendró ni fue engendrado. Y nada ni nadie es comparable a Él).

#### POSTRACION POR OLVIDO Y OMISION:

سجو د السهو

Hemos visto en lo expuesto, que la oración (Şalāt o namaz) contiene recitación del Corán, súplicas, glorificaciones a Allah y movimientos, algunos no incluídos en la descripción anterior porque no constituyen requisito. Tocante a los elementos obligatorios del Salãt, cuando por olvido se omite uno de ellos, se deben efectuar dos postracciones adicionales en la últtima rak'a Si la omisión fuera intencional, la oración pierde su validez.

En una ocasion el Profeta Muhammad (La paz sea con él), al oficiar la oración del mediodía omitió, por olvido, el "tasháhhud" de la segunda genuflexión. Cuando llegó al término del Şalãt, pronunció "Allãhu ákbar" y procedió a efectuar dos postraciones adicionales antes del "Salãm".

Este episodio nos recuerda, otra vez, la naturaleza humana del Profeta, sujeta a limitaciones.

Por lo antedicho, quien omite parte de la oración debe proceder a dos postraciones antes del "Şalām", así como quien tenga dudas de haber omitido, pues dijo el Profeta (P.S.C.É.):

"Si alguien tuviera duda en cuanto a la omisión en el

Salát, se deberá postrar dos veces antes de la salutación final. Si hubiera celebrado cinco genuflexiones su oración será válida.

(إِذَا شَكَّ أَحَدُكُم في صَلاَته فَلَمْ يَدْر كَمْ صَلَّى أَثَلَاثاً أَو أَرْبَعاً فَلْيَطَرَحْ الشَّكَ وَلْيَبْن عَلَى مَّا اسْتَيْقَنَ ثُمَّ يَسْجُد سَجْدَتَيْن قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ فَإِنْ كَانَ صَلَّى خَمْساً شَفَعْنَ صَلاَتَهُ. وإِنْ صَلَّى تَمَاماً كانَتَا تَرْغَيْماً للشَّيْطان).

Cuando un orante se distrajera solo, durante una oración celebrada en comunidad deberá hacer las dos postraciones adicionales solo. Si es el imam u oficiante quien se equivoca, los demás orantes deberán acompañarlo en sus dos postraciones.

Se recomienda cuando se ora en un sitio abierto o amplio, fuera de las mezquitas, colocar un objeto que fije el límite del lugar, inmediatamente delante del sitio de postración, por ejemplo un palo o cualquier objeto adecuado. Dijo al respecto el Profeta (P.S.C.É.):

"Cuando alguien de vosotros rece, que delimite con un objeto el lugar, para que Satanás no interrumpa su oración".

(إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَتَّخِذْ سُتْرَةً لا يَقْطَع الشَّيْطَانُ صَلاتَهُ)

#### LO QUE ANULA EL SALĀT

مُبطلاتُ الصلاة

- 1.9 No cumplir un elemento, intencionalmente.
- 29 Apartarse abiertamente durante la oración de la orientación de la cáaba, en la Meca.
- 39 Comer o beber durante su celebración.
- 40 Resoplar, jugar, y em opinión de algunos ulemas, los muchos movimientos.
- 59 Siendo el Şalāt un contacto directo con ALLAH y teniendo por fin loarlo recitando el Sagrado Corán, no se permite durante las oraciones que se añadan palabras propias, segun puntualizó el Profeta: "Por cierto que no se aceptan en el salāt palabras humanas sino que es glorificación de Allah y recitacion del Corán"

(إِنَّ هَذه الصَّلَاةَ لاَ يَصْلُحُ فِيْهَا شَيٍّ منْ كَلاَمِ النَّاسِ إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ القُرآن).

- 69 Reirse a carcajadas, mas una sonrisa no es invalidante.
- 7º Todo accidente que pueda ocurrir durante el Şalāt, de los que invalidan el Udũ o ablución, o baño, invalidan, por lo tanto, la oración.
- 80 Que quien ore comunitariamente se anticipe al iman u oficiante en qualquiera de sus movimientos o requisitos.
- 9º Duplicar a proposito el número de genuflexiones; por ejemplo hacer seis en la oración del ocaso u ocho en la de la noche. Eso constituye desobediencia y ausencia de devoción a Alláh, por lo tanto no se puede aplicar a este caso las dos postraciones por falla involuntaria.

# LO DESACONSEJABLE DURANTE EL SALÁT

مكروهات الصلاة:

Las cosas no aceptables en la oración, pero no tan importantes para invalidarla son numerosas pero citaremos algunas:

10 Mirar a uno u otro lado o girar la cabeza, y el Profeta P.S.C.É) dijo de esto: "Es un robo que Satanás hace de la oración del creyente".

29 Levantar la cabeza y mirar al cielo, en lugar de dirigir humildemente la mirada al sitio de postración. Citado por el Profeta (P.S.C.É.).

- 30 Colocar las manos en jarras, en la cintura.
- 40 Levantar el cabello o ropa durante el Salat.
- 50 Retorcerse los dedos o jugar con ellos. Dijo el Profeta (P.S.C.E.):

"Cuando oréis no os retorzáis los dedos".

69 Sacudir o jugar con la ropa, cabello, barba, etc. o mirar distraídamente, pues el Profeta (P.S.C.É.) dijo: "Concentráos durante el Salãt".

# (اسْكُنُوا فِي الصَّلاةِ).

7º Celebrar el Salãt teniendo necesidad de ir al baño.

#### RECORDACION DE DIOS Y PEGARIAS ESPONTANEAS LUEGO DE LA ORACION

الأذكار

Entre las cosas virtuosas que Dios recomendó a los hombres y que les significa una recompensa en la vida futura y les brinda serenidad espiritual merece especialmente mención: hablar acerca de Dios y sentirlo interiormente. Dice ALLAH:

"Oh, creyentes! Rememorad frecuentemente a Dios constantemente. Glorificadlo mañana y tarde". (AHZĀB, 41).

La rememoración constante de Dios y las plegarias espontáneas se mencionan reiteradamente en el Sagrado Corán y en la Tradición del Profeta o Hadiz y esto constituye una renovación de la fe y una disciplina que preserva de las desviaciones.

Y el Profeta (P.S.C.É.) hablaba reiteradamente de Dios, de modo especial luego de las oraciones. Como dhikr o rememoración de Dios repetía, luego de cada oración.

Subḥānallāh" (glorificado sea Dios) treinta y tres veces, luego (سُبُحانَ الله) "al ḥamdu lil lāh" (loado sea Dios) treinta y tres veces, y por último (الله أكبر) allāhuákbar" (Dios es el más grande) igual número de veces. Luego solía decir: (الله أكبر)

"La ilāha illā Allāhu waḥdahu lā Sharīka lahu, lahul mulku wa lahul ḥamd. Wa hua 'alā kulli shai'in gadīr".

(No hay más dios que Allah, único, no tiene asociados, suyo es el Reino y la Gloria. Y es omnipotente).

Y recomendaba el Profeta (P.S.C.É.): "quien practique el ZIKR será perdonado por Dios de sus pecados".

Y acostumbraba Muhammad, luego del Salat a decir tres veces:

"ASTAGFIRULLĀH"

أَسْتَغْفُرُ اللهَ

(perdóname Dios mío)

Y luego:

"Allāhumma anta ssalām, wa minka as salām, Tabārakta wa ta'alaita, ya dal ŷalãli wal ikrām".

(Oh Señor, Tú eres la Paz y de Ti dimana la Paz, Bendito y Sublime, oh Majestoso Excelso). Y también:

"Allāhumma a'inna 'ala zikrika wa shúkrika wa husni

'ibãdatik''.

اللَّهُمَّ أَعنًا عَلَىٰ ذَكْرِكَ وشُكْرِكَ وَحُسْنِ عبادَتكَ.

( Oh Scñor! Ayúdanos a rememorarte a agradecerte y a adorarte). Dijo el Profeta (P.S.C.É.): Cuando luego de Salat al faŷr

digas: "Allahümma aŷirni minanñar" (Senőr, librame del fuego) si murieres ese dia, Dios te librará del fuego. Esta invocación o plegaria se repite siete veces. "Y si lo pides siete veces luego de Salat al mágrib, Dios te librará del fuego si murieres esa noche".

#### LA PLEGARIA:

الدعاء:

Para el PLEGARIA o rememoración de Dios no existe un tiempo fijo pues las puertas de la misericordia divina están siempre abiertas y no tiene límites de lugar o tiempo. Dijo el Profeta (P.S.C.É.):

"La plegaria e el cerebro de la adoración".

El mejor momento para la plegaria espontánea es luego del Salat.

Fue indagado el Profeta "¿ cual es la plegaria que más se escucha?" Y respondió:

"La que se eleva luego de la oración de la noche".

Y solía decir (P.S.C.É.):

"Cuando el creyente está postrado se encuentra más próximo a Dios".

Acostumbraba el Profeta (la paz sea con él) decir, en distintas oportunidades:

" i Oh, Señor! Danos el bien en esta vida y en la futura, y líbranos del tormento del fuego. i Oh, Señor! Guíame por el buen camino, por la piedad y la probidad.

i Oh, Señor! Protéjeme de la preocupación, de la tristeza y de la voluntad débil y de la abulia.

De la pusilanimidad, avaricia, de la flaqueza de fe y de la opresión humana.

i Oh, Señor! Me refugio en Tu nombre del mal que hice y qye pudiere hacer."

Adan y Eva oraron: "Señor nuestro, estamos contritos por lo que cometimos contra nosotros mismos. Sin Tu perdón y clemencia estaremos en la percidión" Y ALLAH les otorgó Su perdón.

## LAS ORACIONES ADICIONALES DEL PROFETA (SUNAN) Y LAS ORACIONES VOLUNTARIAS (NAWÁFIL)

صلاة السنن والنوافل

Allah estableció cinco oraciones canónicas obligatorias en el dia. Estas oraciones son un deber para todo musulmán, hombre o mujer.

Existen otras oraciones no obligatorias, es decir voluntarias, que acercan al creyente al Creador. Son las "Sunan", es decir las que el Profeta (la paz sea con él) praticaba adicionalmente y las hay de dos categorias.

- Sunna confirmada es decir que el Profeta praticaba de ordinario, y
- 2º. Sunna no confirmada que practicaba más irregularmente.

Las confirmadas son las siguientes:

- 1 Dos genuflexiones antes de Salat al faŷr.
- 2 Dos genuflexiones antes de Şalât azzuhr y dos despues
- 3 Dos genuflexiones luego de Salat al magreb
- 4 Dos genuflexiones despues de Salat al 'ishã y antes del witr.

La oración del witr es capital y el Profeta dijo al respecto: "El pueblo del Corán rece el witr, que como Allah es witr (impar) y ama el witr" (يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ أُوتِرُوا، فَإِنَّ اللهَ وِتُرٌّ يُحِبُّ الوِتْر)

(يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ أُوتِرُوا، فَإِنَّ اللهَ وِتُرٌّ يُحِبُّ الوِتْر)

La oración del witr consta de tres genuflexiones y se suele celebrar, individualmente, antes de dormir. En la tercera genuflexión, y de pie, antes de su primera postración se incluye una plegaria adicional, que puede ser una súplica particular. Además, en la tercera genuflexión, luego de la recitación de al-Fátiha se recita también otro pasaje del Corán.

Existen muchas oraciones voluntarias, como la matinal, luego de la salida del sol, la de salutación, al entrar en una mezquita, al estar en alguna necesidad especial, de "istijara", o pedido de guia divina ante una opción importante, etc.

#### **ADVERTENCIA**

Está prohibido rezar las oraciones opcionales o nawáfil, en tres períodos:

- 19 Entre Şalãt al faŷr y la salida del sol.
- 29 Exactamente en el mediodía (unos pocos minutos).
- 39 Entre Şalãt al 'asr y la puesta del sol.

Esto es para evitar semejanzas con prácticas paganas y demoníacas celebradas en los antedichos períodos.

#### MEZQUITA Y COMUNIDAD

#### El mensaje de la Mezquita:

رسالة الجامع:

Si bien el Şalât es aceptado por Dios cualquiera sea el lugar donde se celebre, si es purificado, como la casa, la oficina, el local comercial, o la calle, Dios encomendó a los creyentes la erección de locales consagrados a la oración, que sirvan para que se reúnan a orar en comunidad con la dirección de un oficiante o imam.

Esos locales son las mezquitas, y en el versículo 18 de sura "Attauba" dice Allah:

"Solo frecuentarán las mezquitas de Dios, quienes tengan fe en Él y en dia del Juicio Final, observen la oración, paguen el azaque y no teman a nadie sino a Dios; estos son los bien encaminados" (ATAUBA, 18.)

Dijo al respecto el Profeta Muhámmad (P.S.C.É.):

"A quien edifique una casa consagrada a Dios, El le construirá una morada en la vida futura".

Pero la mezquita no es solamente un lugar de oración. Es un centro de educación, orientación y concientización, y un lugar para tratar y discutir los asuntos y problemas de la comunidad, por ejemplo, promover la paz social y la justicia, dirimir diferencias, efectuar casamientos, convocar congresos y solucionar problemas o divergencias de caráter religioso.

Pero asimismo está prohibida dentro del recinto de la mezquita toda actividad como comprar o vender, hacer publicidad, o propaganda política, o tratar asuntos mundanos o intrascendentes. En relación a esto dijo el Profeta (P.S.C.É.):

"Si alguien quiere comprar o vender en la mezquita decidle: que Dios no haga tu transacción fructífera. Y si alguien indaga sobre algun objeto que perdiera, decidle: que Dios no te lo devuelva".

No es permitido el ingreso a la mezquita al no purificado, ni a las mujeres durante el período menstrual. El creyente debe entrar en ella con reverencia y piedad, con el pie derecho, pues es de la tradición del Profeta comenzar todo por la derecha. Debe pronunciar la siguiente salutacion (1) Bismil lahi wa sallatu wa salamu ala rasulil lah).

"En el nombre de Dios Señor! Abreme las puertas de Tu misericordia. Señor! Bendice a nuestro Señor Muhámmad".

Encomendó el Profeta que cuando el creyente entre en una mezquita ore dos genuflexiones, que se conocen como "salutación de la mezquita."

# MERITOS DE LA ORACION COMUNITARIA INFLUENCIA DE LA COMUNIDAD EN EL INDIVIDUO

فضل صلاة الجماعة:

Exhortó es Profeta a la formación de comunidades, ya que los beneficios sociales que resultan de ellas son enormes. Por ejemplo, cuando falta a las oraciones algún miembro del grupo, los demás musulmanes se informan a fin de prestarle la ayuda adecuada en caso necesario, de visitarlo y atenderlo si estuviera enfermo; y de manera similar en innumerables casos. Por eso es que dijo el profeta Muhammad (P.S.C.É.) "que la oración congre-

gacional es superior a la individual en veinticinco grados." Y cuando el creyente, luego de efectuar su ablución, sale de su casa nada más que para orar en la mezquita, cada uno de sus pasos es una gracia que obtiene; cuando, ya en la mezquita, está aguardando el comienzo del Şalãt, esta espera es adoración a Dios, y cuando está orando, algunos de los ángeles están orando con El".

صَلاةُ الرُّجُل في جَماعَة تَضْعُفُ عَلى صَلاته في بَيْته وَفي سُوقه خَمْساً وَعشْرينَ ضعْفاً، وَذلكَ أَنه إذا تَوَضَّا فَأَحْسَنَ الْوضَوءَ ثَمَّ خَرَجَ إلى المَسْجد لاَ يُخْرِجُهُ إلاّ الصلاة، لَمْ يَخَطُ خُطُوةً إلا رُفعَتْ لَهُ بها دَرَجَةً، وَحُطَّ عَنْهُ بها خَطيئة، فإذا صَلَى، لَمْ تَزل المَلائكةُ تُصلي عَليه ما دامَ في مُصلاًهُ مَا لَمْ يُحدث، وَلا يَزالُ في صلاة ما انْتَظَرَ الصلاة.

Es un deber para los musulmanes constituir grupos organizados, especialmente en los lugares en que son minoría, en una sociedad diferente como en el caso de los inmigrantes en América, Europa o Australia, y los musulmanes nuevos oriundos de países no islámicos. El Profeta (P.S.C.É.) dijo:

"La Mano de Dios está con un buen grupo unido, y quien se aparta de él está en el fuego".

Y Dios dice en el Sagrado Corán:

"Asistios y cooperad en las buenas obras y la puedad y no os ayudéis en el mal."

La comunidad o grupo no depende mucho de la cantidad para existir; aún un grupo de tres musulmanes constituye una comunidad y es un deber la delebración de la oración comunitaria.

Para las mujeres no constituye un deber orar las cinco oraciones en congregación, pues el cuidado y educación de los niños es prioritario y marchar cinco veces por día a la mezquita es una tarea pesada cuando se comparte con el quehacer doméstico y la atención de los niños. Y la jurisprudencia islámica considera para la mujer preferible, en ese caso, la oración en la casa.

Esto no impide de manera alguna, que la mujer participe

activamente de la comunidad ni que ore en la mezquita cuando sea posible, especialmente la oración del viernes, cuya disertación previa constituye un valioso medio de educación.

#### IMANATO O DIRECCION DE LA COMUNIDAD

الإمَامَة

El jefe de la comunidad o imam representa al Profeta en el grupo.

El Imam tiene funciones de importancia:

- 1 Oficiar o dirigir las oraciones,
- 2 Guiar y educar a los fieles,
- 3 Supervisar y orientar los asuntos islámicos,
- 4 Emitir juicios con arreglo a la ley islámica o Sharí'a,
- 5 Aplicar las leyes divinas en asuntos fales como herencia, casamiento, querellas, etc.

Ante tal responsabilidad es impresandible que el imam tenga una sólida formación, y fundamentalmente que constituya un ejemplo para los fieles y que sea respetado por todos.

Lo expuesto atañe al imanato o jefatura amplia o general de la comunidad. Cuanto al imanato específico de la oración, es suficiente que el imam u oficiante tenga un buen conocimiento general del Islam, y que sepa perfectamente las condiciones y reglas de la oración, que sea de sexo masculino, libre, en plena salud mental y mayor.

(La mujer puede ejercer el imanato en un grupo exclusivo femenino).

## LA PRIORIDAD EN EL IMANATO (O IMAMATO)

مَن الأولىٰ بِالإِمامِ في الصلاة ِ:

Por la importancia del imanato, la comunidad elige al mas sabio, al mas piadoso, al que mejor recita el Corán. En el Islam se da prioridade al casado (según algunos ulemas), a diferencia de otras religiones.

imam y se considera que su defecto no lo inhibe en sus funciones. Pero le es vedado el imamato a quien no posee el uso

pleno de sus facultades mentales, al mudo, al sordo, etc. Le es vedado al niño e impúber y a la mujer.

Y principalmente le es vedado al hombre corrupto, a quien tergiversa las enseñanzas del Islam, o que le agrega elementos extraños del paganismo.

Alertamos a las comunidades islámicas a que retiren el imamato de quien no tenga competencia, conforme a lo señalado, pues cargará con la responsabilidad ante Dios por haber defraudado a los musulmanes. Dijo el Profeta:

"Quien nos defrauda no es de los nuestros".

Es de notar que el gobernante musulman tiene derecho al imamato religioso siempre que no pertenezca a un grupo herético. También el anfitrión dirige a sus huéspedes en las oraciones.

#### ADĀN E IQĀMA

كيفية الأذان:

Por tener las oraciones períodos determinados, es necesario avisar a los fieles cuando es el momento. El adán o llamado a la oración es indispensable para que los creyentes acudan en el momento oportuno.

En vida del profeta Muhammad los musulmanes quisieron adoptar un medio por el cual se pudieran reunir los creyentes a orar en sus períodos establecidos, y pensaron en la campana, pero el Profeta les dijo que eso era característico de los cristianos; luego en la trompeta y les dijo que era de los judios; luego el fuego y les dijo el Profeta que eso era propio de los paganos.

Y el Profeta (la paz sea con él) prescribió entonces el adan, que luego transcribiremos, que indica el advenimiento del Salat, y dijo:

"Cuando sea el momento de la oración que haja el llamado (adan) uno de vosotros, y que os guie el más pladoso".

En base a esto, se estableció el adan a los agrupamientos musulmanes de las ciudades y aldeas.

El Profeta resolvió que un musulmán de voz melodiosa y po-

tente, orientado hacia la Ka'aba llamase a los creyentes a la oración del suguiente modo:

Allahu ákbar (Dios es el más grande), cuatro veces.

Ashshaduan lã ilāha illā Allāh (Atestiguo que no hay más dios que Allah), Dos veces.

Aschshadu anna Muhámmadun rasũlul lãh (Atestiguo que Muhámmad es el enviado de Allãh), dos veces.

Ḥaia'alaş Ṣalãt (venid a la oración), dos veces.

Ḥaia 'alal falāḥ (venid al éxito), dos veces.

Allahu ákbar. Allahu ákbar - Lá ilaha illa Allah.

اللهُ أكبر (أربع مرات) ، أشهدُ أن لا إلهَ إلا الله (مرتين)، أشهد أنَّ مُحمداً رسولُ الله (مرتين)، حَيَّ على الضلاة (مرتين)، حَيَّ على الفلاح (مرتين)، الله أكبر الله أكبر، لا إلهَ إلا الله.

Cuando se llama para Ṣalát al Faŷr el muezín añade luego de "ḥaia 'alal faláḥ" la frase siguiente:

"aṣṣalãtu jáirun nin annaum".

(la oración es mejor que el sueño.)

I qãma:

الإقامة:

Ya en la mezquita, cuando el imam se incorpora para dar comienzo al Şalát, el muezin recita la "iqama" que es el agan, añadiendo luego de "haia 'alal falah":

"qad qamat işşalah", dos veces.

قد قامت الصلاة قد قامت الصلاة

(Se inicia la oración)

El Profeta decía en voz baja, luego de pronunciar el muezín la frase, "haia 'alas Şalát

لا حول ولا قوة إلا بالله: ''lã ḥawla wa lá qúwata illã bil láh''

esto es: "No hay poder ni fuerza sino en Alláh", y al finalizar el adãn:

"al lãhomma rabba hadihid da'watút tãmmah - waṣṣalãtul qã-imatu áti Muhámmadan il wasīlata wil faḍīlata wáb'athu--llãhí mma al maqãm al maḥmūd al lãdi wa'atah".

# ﴿ اللَّهُمَّ رَبَّ هٰذه الدَّعْوَة التَّامَّة، وَالصَّلاة القَائمَة آت مُحَمَّداً الوَسيْلَةَ وَالْفَضَيْلَةَ وَابْعَنْهُ اللَّهُمَّ المَقَامَ المَّحْمُودَ الَّذي وَعَدْتَهُ. ﴾

Es decir: "¡Oh, Señor! Poseedor de este Mensaje perfecto y completo, y de esta oración: da a Muhámmad la intercesión, la preferencia, y agráciale i Oh, Señor! Con el rango elevado que le prometiste".

#### صلاة المسبوق: LA ORACION DEL QUE LLEGA TARDE

Quien llegase tarde y encontrara que el imam comenzó la oración, debe proponerse la intención de orar tras el imam, decir "Allãhu ákbar" y hacer coincidir su oración con la que el imam oficia. Si el imam está en postración deberá postrarse, o si sentado, deberá sentarse. Luego contará las genuflexiones hechas detrás del imam, y cuando finaliza él imam el Salát con: "assalãmu 'aleikum", no lo seguirá en esto, es decír no volverá la cabeza para la salutación sino que se incorporará y completará la oración con lo que no oró en congregación. Por ejemplo, si en una oración de cuatro genuflexiones solo celebró tres con el imam o la congregación, se deberá incorporar u completar la cuarta.

### FORMACION DE LAS FILAS DE ORANTES تسوية الصفوف

El Profeta (P.S.C.E.) alineaba las filas de creyentes en las oraciones y recomendaba:

"Alinead las filas, que sean rectas y organizadas pues esto hace más completo el Ṣalát".

y añadía que las mejores filas eran las que primero se organizaban.

"Ciertamente Allah, y sus ángeles bendicen la primera fila".

Si solo hubiese un orante además del imám, deberá formar una fila con elimãm colocándose a su derecha, pero de dos en adelante formarán fila detrás de él.

Las mujeres deberán formar filas detrás de las de los hombres. Dijo el Profeta (P.S.C.É.) que las filas de hombres más benditas eran las primeras, y las más benditas de las mujeres, las últimas filas.

#### **ORACION DEL ENFERMO**

صلاة المريض

El enfermo debe orar de la manera que su estado le permita. El Islam no existe para causar molestias o perjuicios.

El enfermo que no pueda orar de pie, ore, pues sentado. Si no pudiera sentado, acostado, moviendo su cabeza; y si no puede mover la cabeza, moverá los ojos. Dios no impone a nadie una carga superior a sus fuerzas.

#### **ORACION DEL VIAJERO**

صلاة المسافر

Los viajes causan trastornos y molestias, por lo que estableció para el viajero algunas franquicias:

- 19 Reducir las oraciones de cuatro genuflexiones a dos, no modificándose, en cambio, Salát al magreb, ni Salát al faŷr.
- 2º Fusionar la oración del mediodía con la de la tarde, a la hora de esta última; y la del ocaso con la de la noche en el período de la última, bajo las siguientes condiciones:
  - 19 Que el motivo del viaje no sea desagrable a Dios.
  - 29 Que exista la intensión y voluntad de efectuar el viaje.
  - 39 Que la distancia sea superior a ochenta y dos kilómetros.
  - 49 Solamente se reducen las oraciones en los lugares donde se permaneza menos de cuatro días. Segun el imam Abu Hanifa y los que se rigen por su jurisprudencia, la permanencia que permite la reducción de oraciones es hasta de quince días. Pero en el camino de regreso

se pueden reducir aún excediendo el período de permanencia.

Dice Aláh en el Corán:

"No seréis recriminados por abreviar las oraciones cuando estéis viajando".

#### LA ORACION DEL VIERNES O SALĀT AL YUMU'A

صلاة الجمعة

Dijo el Profeta de ALLAH (P.S.C.E.):

"El mejor dia em el cual sale el sol es el viernes. En él fue creado Adán, e introducido en el paraíso; y el dia del Juicio será el viernes".

Y tambien:

"Hay un momento preciso del viernes en que la plegaria del creyentes es especialmente escuchada y concedido lo perdido".

El viernes es un dia de gracia, y fue especialmente consagrado por Dios para que los musulmanes oren una oración especial. No puede ser esta oración sino comunitaria y en una mezquita exclusivamente, a diferencia de las demás oraciones.

Él Islam es una religión social, y cuando los creyentes frecuentan las mezquitas se encuentran unos con otros, se establecen lazos de afecto y cooperación mutua, se ayuda al necesitado, se asiste al enfermo. Luego de la oración se comunican ordenadamente los asuntos relativos a la comunidad y a su organización.

El elemento especial, y de gran importancia cultural y de orientación es la disertación previa a la oración del viernes. En el momento en que el imam la desarrolla está prohibido conversar o hablar.

# آدَابُ يَوْمِ الجُمعَةِ : : CONDUCTA Y ETIQUETA DEL VIERNES

Es de rigor, aunque no obligatorio, bañarse, perfumarse, vestirse de la manera más estética y elegante posible (pero sin caer en la extravagancia), para dirigirse a la mezquita, lo que nos indica que el viernes es el dia festivo de los musulmanes. Y quien celebre cabalmente Salat al ŷmu'a tendra el perdón de Dios de los pecados de la semana.

Dijo el Profeta:

"Todo musulman que se higienice el viernes y se purifique, y se dirija a la mezquita con la intención de celebrar la oración, y en ella no se anticipe a los demás, ore devotamente, y ponga atención a las palabras del imam, será perdonado de lo que hiciera desde el viernes anterior".

(لا يغتسل رجلٌ يومَ الجمعة، ويتطهَّرُ ما استطاعَ من طُهر، ويدَّهنَ من دُهنه، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين ثم يصلي ما كُتب له، ثم ينصت إذا تكلم الإمام إلا غُفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى).

Se recomienda orar mucho por el Profeta el viernes pues él dijo:

"El viernes es el mejor de los dia, acrecentad las oraciones por mí en ese dia pues vuestras oraciones me serán manifiestas".

# أحكام صلاة الجمعة : REGULACIONES DE SALĀT AL ŶUM'A

Quien deja de celebrar Ṣalāt al ŷum'a sin motivo merece el castigo divino. Dijo el Profeta (P.S.C.É.): "A quien no celebre Salāt al ŷumu'a Dios le bloqueara su corazón".

La oración ÝUMU'A del viernes no es obligatoria para los viajeros, los menores, y para las mujeres, ni para los enfermos.

La condición esencial para celebrar la oración del viernes es la existencia de la comunidad y de la ciudad, no se puede realizar en medio de un viaje, ni en el campo. Entre sus elementos esenciales esta el sermon o disertación del imam por medio del cual guia y educa a los fieles.

#### **DISERTACION DEL VIERNES**

خطبة الجمعة:

Se recomienda a los creyentes la lectura del Corán y orar por el Profeta antes que el imam suba al púlpito, para que se dispongan espiritualmente a fin de recibir el sermón: v está vedada toda conversación durante ese lapso.

El imam debe expresarse preferentemente en lengua árabe clasica pero en estilo sencillo, o bien en el idioma del país o lugar. Pero la salutación y fórmulas iniciales deben ser siempre en árabe.

Entre las reglas del sermón, son importantes las siguientes: que el imam tenga la intención de pronunciar la disertación del viernes, que lo haga en forma clara y audible, y que se desarrolle inmediatamente antes de la oración.

Los elementos de la disertación son, según el Imam Shãfi'i, los siguientes:

- La alabanza a Dios
- 2 La inclusión de un versículo del Corán
- 3 La bendición al Profeta
- 4 Orar por los creyentes
- 5 La ensénanza, quía y orientación.

La disertación consta de dos partes, y entre una y otra el imam se sienta brevemente para luego reanudarla, y de esta manera atrae la atención de los asistentes.

## LO VEDADO DURANTE ȘALĂT AL ŶUMU'A

ما لا يجوز فعله يوم الجمعة : Emprender un viaje en el momento de la oración del viernes.

Toda transacción de compraventa desde el momento en que el imam sube al púlpito hasta el final de la oración.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَانُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوًا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيَّعُ ﴾

# ﴿ ذَالِكُمُ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنْتُمْ تَعَلَمُونَ ۞ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَوٰةُ فَاَنتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ وَابْنَعُوا مِن فَضْلِ اللّهِ وَاذْكُرُوا اللّهَ كَثِيرًا لَعَلّكُوْ نُقْلِحُونَ ﴾

Dice ALLAH en el Corán:

viernes, concurrid, pues, a la recordación de Dios, y dejad los negocios lo cual os será preferible, si lo supiérais. Pero una vez celebrada la oración dispersáos y procurad la gracia de Dios; y recordad frecuentemente a Dios para que prosperéis". (ALŶ-ÚMU'A, 9 - 10.)

## SALĀT AL 'IDAIN U ORACION DE LAS DOS FESTIVIDADES

صلاة العيدين

El Islam une a los creyentes en todas sus celebraciones, y las mas importantes de ellas so de caráter colectivo y universal, como las dos grandes festividades anuales: La Ruptura del Ayuno, y la del Sacrificio.

La festividad de Ruptura del Ayuno, o 'Id al Fitr عيدالفطر se celebra luego de completar ramadãn, mes de ayuno parcial, y se dedica este dia de acción de gracias a Dios por haber tenido los creyentes la gracia de ayunar y la misericordia divina.

Fiesta del Sacrificio, عيدالأضحى 'Id al ádḥã. Se denomina así porque ese día es aconsejable sacrificar un animal como ofrenda, parte de cuya carne es luego repartida entre los necesitados, parte entre los amigos y allegados. Conmemora, esta fiesta el sacrificio de Abraham, quien no dudó en ofrendar a Dios su hijo primogénito, Ismael, que en el momento de ser consumado fue substituído por un cordero, por dictamen divino.

El animal ofrendado puede ser: cordero, cabra, ternero o camello; debe ser sacrificado luego de la oración del 'ld, y es requisito que sea sano, sin defecto físico alguno; y que sea inmolado en nombre de Dios, y en forma rápida y menos dolorosa para el animal.

En estas fiestas, de acuerdo a su sentido y espíritu, se intercambira visitas con amigos, parientes y vecinos, se olvidan los malentendidos y motivos de distanciamiento. Y, fundamentalmente, es del espíritu de estas fiestas que los creyentes visiten y obsequien a los pobres, viudas, huérfanos, incapacitados,

y las instituciones que los albergan.

En cuanto al modo de expresar el regocijo en tales fiestas islámicas diremos que difiere de las celebraciones de los no musulmanes, en general. La alegria de los creyentes se manifiesta en el loor y amor a Dios y su glorificación, y por la oración; y no a través de excesos, ni pecados, ni por la bebida o bailes sensuales. ALLĀHU AKBAR ALĀHU AKBAR - LAILĀHĀ ILLALLĀH.

Como regocijo por la fiesta, los musulmanes celebran una oración especial, llamada Salãt el 'Id.

Los musulmanes posibilitados marchan a la mezquita hombres y mujeres, grandes y pequeños, viejos y niños, y hasta las madres que amamantan, engalanados con sus mejores ropas. Hasta las mujeres en período menstrual entran el dia del 'Id en la mezquita, pero sin participar en la oración por no estar en situación de purificación. Y el Profeta recomendó que todas las mujeres concurran estas dos fiestas a los lugares de adoración.

# كيفية صلاة العبد: : . : COMO SE CELEBRA SALĀT AL 'ID

Se suele celebrar en espacio abierto, muy amplio, si las condiciones ambientales lo permiten, o si no en la mezquita. Antes de la oración glorifican a Dios con el Zikr, generalmente el siguiente:

"Allāhu ákbar - Allāhu ákbar - Allāhu ákbar - Lā ilāha illā Allāh wa Allāhu Ákbar - Allāhu ákbar wa lil lāhil ḥamd - Al lāhu ákbar kabíra - wal ḥamdu lil lāhi katīra - wa sub - ḥān Al lāhi wabiḥamdihé búkratan wa aṣīla • Lā ilāha illā Allāha mujliṣína láhud dina wa law Kárihal Káfirún".

Es decir: "Dios es el más grande (tres veces). Ho hay más dios que Allah, y Allah es el más grande. Dios es el más grande y con El las alabanzas. Dios es grande entre grandes. Y la alabanza sea con El en abundancia. Glorificado sea y alabado de dia y de

noche. No hay dios sino Dios, a El nos entregamos con sinceridad, aunque esto sea odioso para los infieles".

Cuando el sol haya salido y sea completamente visible, el imam se incorpora, y sin previo adán ni iqama se celebra la oración, de dos genuflexiones. El takbir (Alláhu ákbar) de la primera genuflexión se repite siete veces; luego se recita al-Fátiha y otra sura breve del Corán y luego se procede como en las otras oraciones. En la segunda genuflexión se dice el takbir seis veces y se completa el Salát como se indicara para toda oración de dos rak'as.

Concluida la oración, el Iman desarrolla un Sermon, o discurso similar al del viernes, pero en relación a la festividad, y se exhorta al perdón, al amor, y al bien.

El ínterin de la celebración de Salat el 'Id, es desde luego de la salida del sol, hasta el mediodía, y esto queda a criterio del Imam, de acuerdo a las condiciones de los musulmanes y del lugar.

En los dos festividades no es permitido ayunar.

#### DIEZMO DE LA RUPTURA DEL AYUNO O ZAKĀT AL FITR زكاة الفطر

Allah dictaminó que cada musulmán, hombre o mujer, debe dar el diezmo del ayuno por él, por su familia bajo su tutela, y por sus dependientes. El diezmo consta de una parte de los alimentos consumidos en el lugar como trigo, arroz, cebada, etc. La medida del diezmo está legalmente establecida. Se destina a los necesitados para que cubran su necesidad de ropas, alimentos, etc, y para que participen plenamente de la oración y de la alegría concomitante a ella.

El momento del diezmo, como lo indicara el Profeta, es antes de la Oración del 'Id, y dijo: "Quien no pudiera efectuarlo antes del Salat, que lo haga después". Ibn 'Abbãs dijo: "El Profeta (P.S.C.É.) instituyó el diezmo de la ruptura del ayuno para expiación de los pecados y para ayuda a los necesitados. Quien lo efectue antes del Şalãt, lo cumple como diezmo legal, y quien lo efectue posteriormente, será considerado como caridad voluntaria. o sadãqa.

(فَرَضَ رَسُولُ الله ﷺ زكاةَ الفطر طُهْرَةً للصَّائم منَ اللغُو وَالرَّفَث وَطُعْمَةً لِلْمُساكِينِ، مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلَاةِ فَهِيَ زِكَاةً مُّتَقَبَّلَة، وَمَنْ أَدّاها بعد

# الصلاة فهي صدقة من الصدقات.

La mayoría de los imames aceptaron la substitución por dinero de este diezmo. Dios es El que más sabe.

# ملاة الحارة ORACION FUNERARIA O SALAT AL ŶANAZA

"Recordad a menudo la muerte, redimios de los pecados y desapegáos de las cosas materiales". Dijo el Profeta (La paz sea con éi)

Cuando muere un musulmán deberá ser preparado de acuerdo a las reglas del Islam al respecto. Debe ser colocado su cuerpo paralelamente a la dirección de la Meca, su cabeza a la derecha y vuelta levemente hacia la Ciudad Santa, lavarlo completamente con agua y jabón, la última vez con agua sola, y algo de perfume. Deberá ser envuelto en una mortaja, o mejor aún dos, cubiendole la cabeza. Preferentemente la mortaia ha de ser blanca.

El cadáver de un hombre deberá ser lavado por un hombre y el de una mujer, por una mujer.

# COMO SE CELEBRA ȘALĂT AL ŶANĂZA: كيفية صلاة الجنازة :

Luego de bañado, se coloca el cadáver en el ataúd y en la posición indicada arriba. El Imam se coloca frente al ataúd en dirección a la Káaba, en la Meca. Aclaramos nuevamente que la cabeza del cadáver debe quedar a la derecha del imam. Se colocan los orantes, en fila, detrás del imam, que inicia la oración, sin adan ni igama, con "Allahu akbar". Recita al-Fatiha y repite el takbir o Allahu ákbar y ruega por el Profeta (Allahuma Salli 'ala Muḥammad). Repite nuevamente el takbir y ruega por el muerto. Repite el takbir por última vez y completa la oración con el Salam, a derecha e izquierda.

La oración funeraria se celebra solo de pie, sin inclinación ni postración, el imam solo pronuncia en voz alta el tacbir, se ruega a Dios por el Profeta y luego por el difunto solicitando para él la misericordia y perdón.

El Profeta encarecía que se orase por el muerto con gran sinceridad y pureza. Se relata que al celebrar una oración fúnebre el Profeta (P.S.C.É.) oró:

"Señor otórgale el perdón, la misericordia y la salud eterna, acójelo franqueándole la entrada, purificalo con agua y nieve y acláralo de los pecados como se aclara la ropa blanca de sus manchas, y dale, Señor, una morada mejor que su anterior morada, y una familia mejor que su familia, e introdúcelo en el Paraíso, libre de la influencia del sepulcro y del tormento del fuego".

(اللهمَّ اغفرْ لَهُ وارحمْهُ، وعافه واعفُ عنه، وأكرمْ نُزُلَهُ وَوَسَّعْ مَدْخَلَهُ واغسله بالماء والثلج والبرد وَنَقَّه منَ الخَطايا كما يُنقى الثوبُ الأبيضُ منَ الدَّنس، وأبدلهُ داراً خيراً من دارِه، وأهلاً خَيراً مِنْ أَهْلِه وَأَدخله اللّجنّة وقه فتنة القَبْرِ وَعذابَ النّارِ).

Si el muerto es un niño pequeño no se pide su perdón durante la oración fúnebre, sino el de sus padres.

Luego, los musulmanes acompañan el féretro. El Profeta asseguró que existe una recompensa para eso, pues se medita sobre la muerte y se toma conciencia de ella.

No se aconseja la asistencia de mujeres a los funerales, pero

no es prohibido.

El Profeta acostumbraba, al concluír la inhumación acompañar a los deudos del muerto y a los presentes y aconsejarles diciendo:

"Pedid el perdón de Dios para vuestro hermano, pues el ahora está rindiendo cuenta de sus actos".

El muerto, hasta el dia del juicio, tiene una vida espiritual o vida de transición. حياة البرزخ

La visita a los cementerios fue aconsejada por el Profeta porque rememora la vida futura.

Cuando el Profeta Muhámmad visitaba el cementerios decía:

(السلامُ عَلَيْكُم يا أَهْلَ القُبورِ يَغْفِر الله لَنا وَلَكُم أَنْتُم سلفُنا وَنَحْنُ بالاثرِ)

"La paz sea con vosotros, habitantes de las tumbas, que Dios tenga piedad de nosotros y de vosotros. Vosotros nos precedisteis y nosotros os seguiremos".

Cuanto a la oración del fallecido ausente se celebra cuando la muerte e inhumación acontece en otro país. El precedente es la oración fúnebre que celebró el Profeta, em Medina, por el rey musulmán de Etiopia, cuando murió en su país. Estas oraciones solo se rezan por los difuntos creyentes.

### **ORACION DEL ECLIPSE**

صلاة الكسوف

Era asunto corriente, y lo es aún, que se piense que el eclipse de sol o luna se relacione con los espíritus o con supersticiones varias.

El Islam enseñó que el eclipse obedece a causas físicas naturales, y que, como todo, es obra de Dios.

Cuando se eclipsa el sol es porque la luna pasa entre la tierra y el sol formando una linea recta. De igual forma sucede con el eclipse de luna, cuando la tierra queda entre el sol y la luna.

El dia que murió Ibrahim, hijo del Profeta de dos años de edad, hubo un eclipse de sol; algunas personas dijeron que el sol se eclipsó porque murió Ibrahim. Cuando el Profeta oyó este contesto:

"El sol y la luna son obra de Dios, no se eclipsan ni por la nuerte ni la vida de nadie, y cuando presenciareis este fenóme-10, orad a Dios"

# CELEBRACION DE LA ORACION DEL ECLIPSE

كيفية صلاة الكسوف:

Cuando los fieles estan reunidos, el imam da inicio a la

oración, sin agan ni igama. Solo dice, dos, tres, cuatro o más veces: "La oración une" para que los fieles tomen conocimiento. Luego del Fátiha recita una sura extensa, luego procede a una genuflexión y se yergue, sin postrarse luego en tierra, y repite al Fátiha y otra sura larga, tambien en voz alta. Luego hace otra genuflexión y luego de erguirse se postra en tierra largamente, luego se yergue y repite una segunda genuflexión, igual a la primera y luego continua y finaliza la oración de igual forma que una corriente.

Esta oración es sunna firme (no obligatoria).

# ORACION DE PEDIDO DE LLUVIA O SALÂT AL ISTISQÃ

صلاة الاستسقاء

Oración significa "súplica", y la de pedido de lluvia "irri-

gación".

Los idólatras en épocas de sequía recurrían a los ídolos y a los brujos pidiendo la lluvia. Los musulmanes siempre recurren a Dios, y acreditan que no existe fuerza ni poder mayor que el de El.

El profeta Muhammad, en épocas de sequía, suplicaba a Dios que enviara la lluvia de varios modos: en la Mezquita, en la oración de pedido de lluvia, en la disertación del viernes.

Los musulmanes, hasta hoy, celebran la oración de pedido de lluvia del mismo modo que lo hacía el Profeta (la paz sea con

él.)

Relata 'Aisha, esposa del Profeta y madre de los creyentes: "El pueblo se lamentó ante el Profeta de la sequía. El indicó un dia para la oración, y ese dia, al salir el sol, salió y luego de glorificar a Dios dijo: Os habéis quejado de la sequía; Dios ordenó que le pidiéseis la lluvia y dijo que atendería el pedido. — Y continuó:

Loor a Dios, Señor del Universo, Graciabilísimo, Misericordioso, soberano en el Dia del juicio. No hay más dios que Alláh. Hace lo que le place. i Oh, Señor! Tú eres Dios, no hay otro dios sino Tú. Tú eres Opulento y nosotros pobres. Haz descender a nosotros la lluvia y haz cumplir lo que revelaste,

poder y mensaje, hasta el fin.

Luego irguó las manos. Luego se volvió dando su costado a los creyentes y quedando orientado en dirección a la Ka'aba. Se quitó su capa. Luego se volvió a la multitud y oró dos genuflexiones.

Luego comezaron a aparecer nubes en el cielo antes despejado, brilló el relámpago y cayó una abundante lluvia. Y hasta el regreso del Profeta a la mezquita se habían formado cursos de agua, hasta el punto de escapar la gente, y el Profeta rió y dijo:

"Atestiguo que Dios es Omnipotente, y que yo soy Su siervo y enviado".

Concluído este capítulo de la oración rogamos a Dios que esta obra sea de benefício para todos los lectores, musulmanes o no. Loado sea Dios.

# **EL DIEZMO O ZAKĀT**

الزكاة

El Islam estableció la unidad de todos los creyentes como la nación musulmana universal. Dice ALLAH en el Sagrado Corán, Sura de AL MÚMINUN, 52:

"Sabed que vuestros pueblos constituyen una sola nación y que Yo Soy vuestro Señor. Temedme solo a Mi."

El Islam procura mantener esa unidad resguardando los sentimientos de hermandad y amor en los espíritus de los musulmanes a través de reglas y leyes que deben aplicar y cumplir. Esto se aplica especialmente al Zakãt o diezmo, que es una tasa con fines sociales, y uno de los pilares del Islam.

El Zakát, en síntesis, es la distribución de parte de los bienes de la nación, en posesión de los más afortunados, entre los más necesitados, a través de organismos o entidades dedicados a esta función. Este pilar del Islam purifica el alma de la avaricia y el egoísmo.

Dice Alláh:

"Recibe de sus haciendas, una caridad que los purifique y redima" ATTAUBA, 103.

Los destinatarios son todos los necesitados, las viudas, los huérfanos, los incapacitados, etc. Con la aplicación de esta ley desaparecerían de la sociedad el resentimiento, la envidia y el odio de clases; y librando a la sociedad de esos males, imperaría

la cooperación y el amor y existiría un bienestar y paz social, que es una de las metas del Islam. Otras de las finalidades del Zakãt es solventar las obras filantrópicas a través de entidades públicas; asimismo es una solución aplicable al problema del superávit.

# LA OBLIGATORIEDAD DEL ZAKAT (DIEZMO O AZAQUE):

فريضة الزكاة:

El Zakãt, o azaque en español, es el acto legal por el cual el musulmán entrega de su capital, al finalizar un año de actividad, un porcentaje establecido para ser entregado a los menos pudientes. El azaque es uno de los pilares del Islam, y al respecto dice Allah en el Corán:

"... les fue ordenado no adorasen sino a Alláh, que fuesen monoteístas sinceros, que celebracen la oración, y pagasen el azaque; esta es la verdadera religión" (SURA: AL-BAINA).

Cuando el Profeta envió al Yemen a Máad ben Ŷabal le recomendó: "Te diriges a un pueblo que tiene un libro que fue de origen divino (el Evangelio); invítalos a reconocer la Omnipotencia de Dios, y que yo soy sy siervo y mensajero, y si obedecen esta orden divina, enseñales que debem orar cinco veces por dia, enseñales que Dios ordenó pagar un diezmo a los pudientes para ser entregado a los pobres, si obedecen, no debes tocar sus propiedades; y escucha la súplica del oprimido: ella llegará a Dios sin velos".

فَأَعْلَمْهُم أَنَّ اللهَ تعالى قد افترضَ عَلَيْهِم صَدَقَةً في أَمُوالهِمْ تُوْخَذُ مَنْ أَعْلَمْهُم وَتُرَدُ إِلَى فُقَرائهِمْ، فَإِنْ هُمَّ أَطَاعُوكَ لذلكَ فَإِيَّاكُ وَكَرائم أَغْنِيَائهِمْ وَتُرَدُ إِلَى فُقَرائهِمْ، فَإِنْ هُمَّ أَطَاعُوكَ لذلكَ فَإِيَّاكُ وَكَرائم أَغْنِيَاتُهُمْ وَبَيْنَ الله حَجابٌ.

#### QUIEN NIEGA EL AZAQUE

مانع الزكاة:

Quien niega el azaque y rechaza su obligatoriedad legal es un infiel. Y quien por avaricia y dureza de corazón, reconociendo su obligatoriedad, lo evade, es un pecador. Debe ser cobrado por la fuerza de la ley y responsabilizado por su infracción. Y si se resiste debe aplicársele el castigo de su delito, hasta que se someta a la Ley Divina. Dice Allah:

"Si se arrepienten y cumplen la oración y pagan el azaque, son entonces sus hermanos."

Y Abu Bakr, primer califa del Islam, dijo: "Por Dios, si me negaran el valor de un turbante de lo que pagaban en vida del Profeta, los combatiré hasta que acepten pagar".

# LOS BIENES SUJETOS AL PAGO DE AZAQUE الأموال التي تُزكى

# 1 - EL ORO Y LA PLATA:

Quien en un año, posea veinte dinares de oro deberá pagar medio dinar como azaque; quien poseyere doscientos dinares de plata pagará cinco dinares como azaque. Quien exceda la cantidade dicha en oro y plata luego de un año de actividad pagará 2,5%. Todo tipo de dinero se encuadra dentro del 2,5% anual.

# 2 - COMERCIO

Todo lo encuadrado en la actividad comercial, posesión de tierras, locales, máquinas, mercancías, ropas, o cualquier género de mercaderías, el comerciante musulmán inventariará anualmente, sumando al stock el capital en dinero, descontando, del total, las deudas, y si el líquido llega al mínimo imponible o lo sobrepasa, pagará el azaque, en el orden del 2 3 %

#### 3 - AL-RIKĀZ

Es el dinero que no tiene poseedor, que fuera hallado, o se encuentra en un lugar público, abandonado, o bajo tierra, dejado por alguien no conocido, o fallecido, en oro o plata. Quien encontrara "rikaz" en casos semejantes, deberá pagar, como azaque, el 20% a los necesitados.

#### 4 - ANIMALES DOMÉSTICOS

Camellos, vacas, corderos y cabras, cuyo número llegue al mínimo imponible.

#### A - CAMELLOS.

De cinco en adelante, de acuerdo a la siguiente tabla:

- 1 De 5 a 20, el azaque es una oveja.
- 2 De 21 a 35, 1 camello de uno a dos años de edad.
- 3 De 36 a 45, 1 camello de dos a tres años.
- 4 De 46 a 60, 1 camello de tres a cuatro años.
- 5 De 61 a 75, 1 camello de cuatro a cinco años.
- 6 De 76 a 90, 2 camellos de dos a tres años de edad.
- 7 De 91 a 119, 3 camellos de tres a cuatro años de edad.
- 8 Más de 120, 1 camello de dos a tres años por cada 40, y un camello de tres a cuatro años por cada 50.

#### B - GANADO VACUNO:

El mínimo imponible es de 30 reses, siendo un novillo de un año para el mínimo; una vaca de más de dos años para 40 reses, siendo válida esta tasa para rebaños que excedan las 40 reses, cada 30 un novillo de un año, o cada 40 reses una vaca de dos años.

#### C - CARNEROS:

El mínimo imponible es de 40 animales.

- 1 De 40 a 119, el azaque es 1 animal.
- 1 De 120 a 200, 2 carneros.
- 3 De 201 a 200, 3 carneros.
- 4 Para rebaños mayores de 300 ovejas la tasa es de un animal por cada 100.

## 5 - GRANOS Y FRUTAS

No está condicionado el azaque de frutas y granos a la existencia de un año. Está condicionado a un mínimo de 5 "awsua" (700 litros).

Las frutas y granos que lleguen al mínimo, debe discriminarse si fueron irrigados artificialmente o no. Si fueran irrigados naturalmente, por cursos de agua o lluvias, el azaque es el 10%. Si la irrigación fue a traves de canales cavados o de agua extraída de pozos o sistemas construídos, será del 5%. Al respecto de lo anterior, el Profeta lo dictaminó con total claridad. Si la irrigación fuere mixta, el azaque será de 3/4 del décimo.

#### **ACLARACION:**

No están sujetos al azaque; residencias, predios baldíos, bienes inmuebles, jardines, automoviles, piedras preciosas como diamantes, brillantes, zafiros, esmeraldas, etc. y amoblamientos y decoraciones, sea cual fuere su costo, siempre que no esten destinados a la comercialización. En tal caso están encuadrados les aplica las tasas del azaque.

# Destino del AZAQUE

Fue establecido claramente entre quienes debía ser distribuído el azaque. Por ejemplo, en sura "at-tauba", 60

"el azaque es para los pobres, los necesitados, los recaudadores, los pusilánimes, para la manumisión de los esclavos, para los insolventes; para la causa de Dios y para el viandante; ello es un precepto dimanado de Dios; porque Dios es Sapientíssimo, Prudente." El Imam de los Musulmanes, bajo la autoridad del Estado Islámico, distribuye el monto recaudado del azaque a los enumerados en el versículo antes citado, y en caso de no existir imam cada musulman retira de sus bienes el azaque y lo destina a quien pueda ser su destinatario.

#### LOS POBRES:

Fueron definidos por el Profeta: "El pobre no es quien pide a los otros para satisfacerse con uno o dos bocados; el pobre es quien no posee lo necesario para vivir, no recibe donaciones, ni procura pedir a sus semejantes".

#### LOS RECAUDADORES:

Son los que trabajan en la administración y reparto del azaque, por lo cual deben ser remunerados. Las sociedades islámicas pueden contratar quien administre el azaque, mediante salario que el empleado obtiene del mismo monto del azaque.

### LOS PUSILÁNIMES o indecisos:

Son individuos no musulmanes que reciben azaque para sus necesidades y para reconfortar sus corazones, y que pueden abrazar el Islam.

#### **ESCLAVOS:**

El propósito es destinar parte del azaque para liberarlos o manumitirlos. El Islam es Religión de libertad, que combate la esclavitud y la sumisión, excepto a Dios.

#### **INSOLVENTES**

Son los deudores incapacitados para pagar sus deudas. En tal caso pueden recibir el azaque para cancelarlas.

#### EN LA CAUSA DE ALLAH

Se encuadra cualquier acto que conduce a la aplicación de la Ley Divina. O en pro de las obras de bien social como hospitales, escuelas, asilos y entidades de orientación y reabilitación social, etc. Pero ante todo a la lucha sagrada o ŷihãd, para la cual se destina un fondo para solventar preparativos, armas, y salario para las familias de los combatientes (NOTA: El ŷihãd es eminentemente defensivo).

#### VIANDANTES:

Es el viajero, que lejos de su hogar o de su país quedó desprovisto de recursos que le posibiliten su alojamiento y retorno a su casa. En tal caso puede recibir azaque.

Es importante registrar que el azaque no puede ser llevado de un país a otro, excepto en un caso: la total inexistencia de merecedores del azaque en el país en que fue recaudado. Dijo el Profeta (P.S.C.EL):

"El azaque se recauda de los pudientes y se distribuye entre los necesitados".

# **EL AYUNO DE RAMADÂN**

فضل رمضان:

Importancia de Ramaçãn: Ramaçãn es un mes del calendario lunar islámico, el noveno, preferido por Dios, pues en una de sus noches reveló el Corán desde el Ejemplar Guardado hasta el primer cielo, siendo iluminada la tierra con la Luz Divina, y fue llamada "La Noche del Decreto" situada en el último tercio del mes de Ramadãn, por lo cual los musulmanes veneran esa noche y velan y oran largamente, de acuerdo a lo que dijo el Profeta: "Quien vele la Noche del Decreto por fe y amor a Dios, será perdonado de sus pecados pasados".

Y dice Dios en el Corán: "El mes de ramaçãn, en que fue revelado el Corán quia de la humanidad".

No solamente fue revelado por Dios el Sagrado Corán sino todos los libros divinos. Dijo el profeta Muhámmad: "Las páginas de Abraham fueron reveladas el 19 de Ramaçãn, la Toráh el e de ramadãn, y el Evangelio el 13 del mismo mes".

Se evidencian las gracias del mes de ramadán a través de los importantes acontecimientos que se registran en la historia del Islam. Un 17 de ramaçãn, el del año 2 de la Hégira, Dios dio la victoria a los musulmanes, que en número de trescientos, bajo el comando del Profeta, vencieron a mil combatientes idólatras en la Batalla de Badr. Dios concedió la conquista de la Meca al Profeta el 22 de ramaçãn del año 8. El Profeta entró victorioso en la ciudad y con sus manos destruyó los ídolos mientras recitaba el Sagrado Corán. Habiendo la Meca vuelto al monoteísmo luego de haber sido baluarte de la idolatría, purificóse "la casa antigua de la impureza del paganismo.

Sucediéronse los acontecimientos culminando con la denominación "mes de las victorias". Y dijo el Profeta, refiriéndose a este mes sagrado:

"En él se abren las puertas del cielo, se cierran las del infierno y quedan presos en él los demonios mayores".

# Obligatoriedad del ayuno

فريضة الصوم:

Dios instituyó a los musulmanes el ayuno de Ramadán en el segundo año de la Hégira, siendo este ayuno uno de los cinco pilares del Islam. El ayuno es una práctica antigua de purificación y adoración, y Dios dice en el Corán:

"i Oh, creyentes! os está prescripto el ayuno, tal cono fue prescripto a los anteriores a vosotros, a fin de que alcancéis la piedad y el santo temor de Dios" (ALBÁQARA, 183)

El ayuno en el Islam consiste en la abstención de comer, beber, tener relación marital, etc, desde antes de la alborada, hasta la puesta del sol. No es la exclusiva finalidad del ayuno la adoración; existen innumerables beneficios en relación a los sentidos y estados anímicos. El autocontrol y la conducta moral, y la relación mutua entre los miembros de la sociedad humana son parte de sus ventajas.

فوائد الصوم الصحية :

### BENEFICIOS DEL AYUNO PARA LA SALUD

El primer tratamiento para la generalidad de las enfermedades es la dieta, pues muchas de ellas se gestan en el estómago y aparato digestivo.

Y ayunar correctamente un mes continuo purifica el aparato digestivo de las toxinas que se van acumulando. Estos residuos, deteriorados, envenenan el organismo produciendo las enfermedades.

Los diestros en Medicina, de la antigüedad y del presente establecieron que el ayuno libra al cuerpo del exceso de ciertas substancias y de líquido y vigoriza la circulación sanguínea y oxigenación, renovando los glóbulos; fortalece el sistema nervioso, y otros beneficios orgánicos y psicológicos que serían materia extensa de otro tipo de trabajo que la limitación de espacio nos impide.

#### **BENEFICIOS SOCIALES:**

الفوائد الاجتماعية :

El ayuno unifica emociones y sentimientos de pobres y ricos en una sola entidad. Quien come opíparamente y luego sufre las consecuencias del "buen comer", y que jamás sufrió hambre por necesidad, no puede entender los problemas del hambre ni enterarse de lo que experimenta quien pide ayuda.

El ayuno es una experiencia depuradora y educadora que todo musulmán debe practicar para sentir hambre y sed, lo que los aproxima a la comprensión del sufrimiento de millones de seres humanos que no saben qué comeran el dia siguiente.

La experiencia del ayuno enseña al hombre a ser generoso y solidario. Dios establece para cada ayunante una "sadaqa" o donación que debe entregar a los necesitados al completarse el mes de ramadán, mes de caridad perdón y virtudes múltiples. Dijo el Profeta:

"La mejor caridad, es la caridad de ramadan",

y una de las virtudes notables del Profeta, que es el mayor ejemplo de conducta, era la generosidad, y era más generoso en ramadãn. Recomendaba a los creyentes que convidaran a los ayunantes al desayuno cotidiano:

"Quien ofrece el desayuno a un ayunante, recibe una recompensa". (مَنْ فَطَّرَ صَائماً فَلَهُ مثلُ أُجْره)

Y el ayuno desarrolla en los fieles el sentimiento de misericordia y los habitúa al auto control, la disciplina y la perseverancia ante las adversidades.

#### **EL AYUNO Y LA MORAL**

El ayuno es una educación del espíritu, y el Profeta se refirió a ello:

"Quien no renuncia a la mentira y la conducta insincera, a Dios no le interesa que deje de comer y beber".

"El dia de ayuno no se debe discutir y si alguien te increpa y ofende dile: estoy ayunando."

Estos dos "hadices" explican el sentido del ayuno, que el alejarse del pecado, alejarse de las conversaciones frívolas, perdonar a quien ofende, y ocuparse con penitencias y adoración a Dios; y los actos virtuosos y piadosos se multiplican en ramadán.

En pocas palabras, el ayunador emprende en ramadan un viaje espiritual al ámbito del Sagrado Corán, cultivando sus enseñanzas a través de su recitación y estudio, y guiándose por su Luz, y saturándose de su moral y preceptos, buscando en ese viaje la armonía, paz y abrigo del alma; se adopta, además, la práctica de la introspección y autoanálisis que aleja el alma de la ignorancia y el materialismo y la aproxima a la sublimidad del Sagrado Corán.

#### **BENEFICIOS DEL AYUNO**

فَضَائِلُ الصَّوْمِ :

Dios prometió la indulgencia a quienes ayunan, a través del hadiz del profeta Muhammad.

"A quien, ayune en ramaçãn con fe y devotamente le seran perdonados sus pecados."

Y ALLAH dice:

"Los actos del ser humano le pertenecen, excepto el ayuno, que me pertenece y por el cual le recompenso".

El Profeta (P.S.C.É.) dijo al respecto:

"Ramaçãn es un mes que en su principio es misericordia, su medio es perdón y su fin es librar del infierno".

"En el paraíso hay una puerta, llamada "de la Fuente", por la cual entran los ayunadores y nadie más".

"Si supiesen cuanto hay de gracias y bendiciones en el mes de ramadan, desearían que fuese un año completo".

EXPIACION DEL INCUMPLIMIENTO DEL AYUNO

كَفَارَةُ الفِطْر

Quien viola el cumplimiento del ayuno, intencionalmente y sin motivos un dia de ramadan comete un pecado. Por ello debe expiar su falta, por ejemplo ayudando a liberar o manumitir un creyente, o ayunando dos meses, luego de ramadan por cada día no ayunado sin causa. Quien no pueda deberá alimentar a sesenta pobres, pero aún así habrá perdido muchas gracias. Dijo el Profeta:

"Quien no ayune un dia de ramaçãn sin causa justificante, no lo puede igualar aunque ayune el resto de su vida".

Lo cual no significa que Dios no acoja la expiación de sus creyentes, pero se entiende de ese hadiz del Profeta que el ayuno de ramadan no tiene equivalentes.

### A QUIEN SE PERMITE NO AYUNAR

أهْلُ العُذْرِ :

El musulman normal y sano debe ayunar desde la pubertad, y el Profeta dijo:

"Tres están eximidos del ayuno: el enfermo mental, hasta que se cure, el durmiente hasta que despierte, y el niño hasta la pubertad".

En cuanto a las mujeres, no ayunan los dias del período menstrual y luego del parto hasta que deje de fluir sangre. Luego debe compensar los dias no ayunados.

### LOS EXEPTUADOS:

a) El viajero: الْمُعَافِرُ Dentro de las características que le permiten abreviar las oraciones podrá ayunar o no. Decía Abu Sa'id alJudri "En nuestras expediciones con el Profeta, unos ayunaban, otros no, en ramadán. El ayunante no censuraba a quien no ayunaba; quien tenía fuerzas para ayunar lo hacía, y quien no las tenía, estaba en lo cierto."

b) El enfermo: الْمَرِيْضُ Si quisiere, o si el médico dictamina que el ayuno no es posible o conveniente, el enfermo puede no ayunar, de acuerdo a lo que Dios dice en el Sagrado Corán:

# "No os lancéis a la autodestrucción" (ALBAQARA, 195).

Luego de recobrada la salud debe ayunar los dias que no ayunó en ramadán. Si la enfermedad que impide el ayuno es crónica, compensará su no ayuno alimentando a un menesteroso cada dia de ayuno no practicado, si tiene medios. De lo cual dice Allah:

"Los que están imposibilitados de ayunar que alimenten a un pobre".

Si no pudiera compensarlo de esa forma por causas económicas, está eximido de hacerlo.

c) El anciano الغرن El musulmán, hombre o mujer, que llega en la vejez a una edad en que no tenga fuerzas para el ayuno, está exento, y debe compensar el no ayuno dando algo de alimento a quien lo necesite. Dice Ibn Abba:

"Se permitió al anciano que alimente a un necesitado".

- d) La mujer embarazada o que amamanta: الحَاملُ وَالْمُرْضِعَة : Si la creyente esta grávida o amamantando podrá compensar su no ayuno, ayunando igual número de dias cuando su situación se lo permita y por añadidura puede alimentar al necesitado igual número de dias.
- e) El distraído: الناسي Quien se olvida que está ayunando y come o bebe algo, al percatarse de su distracción debe abstenerse de inmediato, y no perderá su ayuno, de acuerdo al hadiz del Profeta, pues en ese caso Dios le dió de comer o beber.

El ayunante puede en ramadan, en las horas de ayuno, enjuagarse la boca y la nariz con agua limpia, bañarse, limpiarse los dientes sin dentífrico, y tragar su saliva. Quien dormido eyaculara no compromete su ayuno.

# SUḤŪR (REFRIGERIO DE LA MADRUGADA)

El Profeta recomendó, en las madrugadas de ramadan, antes de comenzar las horas de ayuno, tomar unos bocados y beber. Esta colación recibe el nombre de "subur" y es una misericordia de Dios.

# TARAWÎH E I'TIKÂF

صلاة التراويح والاعتكاف :

Los musulmanes celebran estas oraciones a continuacion de la oración de la noche, o Şalát al'ishá. Consisten en oraciones prolongadas, de por lo menos ocho genuflexiones, o doce, diez y seis, o veinte, de acuerdo a la práctica del Profeta, y se rezan antes del witr. El Profeta las celebraba a veces solo, a veces en congregación, pero preferentemente solo, indicando que su práctica puede ser indivual, sin imam, y que no son obligatorias. El Profeta (P.S.C.É.) dijo:

"Quien ore devotamente en ramaçãn obtendrá la indulgencia de los pecados".

Recordemos, por otra parte, los beneficios físicos que involucra la oración prolongada luego de romper el ayuno.

El Profeta recibía, cada noche de ramadán, al Arcángel Gabriel, quien le explicaba el Corán. Los últimos diez dias se recogía en la mezquita a fin de dedicarse a la adoración y vivir "la noche del decreto" en total obediencia a Dios.

Porque quien pasa velando en oración y contemplación la noche del decreto alcanza la indulgencia y gracia divina, como enseño el Profeta (P.S.C.É), y añadió:

"Buscad la noche del decreto en los últimos diez dias impares de ramadãn".

El i'tikaf consiste en que el creyente se retire a la mezquita varios dias, aún comiendo y durmiendo en ella, y sin salir sino para lo necesario, dedicado a la adoración y sumisión a Dios.

# CUANDO COMIENZA RAMADAN

ثبوت شهر رمضان:

Se confirma el comienzo de ramaçãn cuando aparece la luna nueva, y su término cuando aparece la siguiente luna nueva de shawãl. Si no fuese visible la luna por la presencia de nubes, se deben completar treinta dias del mes de sha'abãn y comenzar ramadãn, pero si la luna fuese vista en otros países islámicos los demás países islámicos pueden basarse en eso. Cuanto a las minorías musulmanas de los países no islámicos deben basarse en la aparición de la luna en los países islámicos porque entre ellos no hay quienes se dediquen a detectar su aparición en observatorios y confirmarla doctrinariamente conforme a las normas legales.

# EL HAÝÝ O PEREGRINACION

# الحج

La peregrinación a la Meca y sus normas constituye una prueba más de que el Islam vela por el fortalecimiento de los lazos de fraternidad entre los creyentes. La peregrinación reúne a los musulmanes de todos los países, razas y colores. Se conocen, ayudan y aman.

Desde la oración en común, cinco veces diarias, hasta la oración del viernes, las oraciones de las dos fiestas, hasta la peregrinación, congreso islámico universal que se realiza anualmente y al cual llegan peregrinos que representan a todos los países y comunidades islámicos del mundo: esto es el haŷŷ — peregrinación — que es uno de los pilares del Islam.

Esta gran reunión anual, mundial, se realiza en un período determinado, en el cual se asegura el viaje de los asistentes, su permanencia y su retorno al lugar de origen, en un lugar donde se garantiza la protección de los peregrinos, de manera que puedan cumplir con los ritos del haŷŷ con tranquilidad de espíritu, sin temor del medio circundante, en una atmósfera de unidad y fraternidad.

Para estas y muchas finalidades, Allah instituyó el Ḥaŷŷ, peregrinación a la Ka'ba, haciendo de la Meca y alrededores un lugar seguro, donde no hay agresión, donde no se impide el ingreso a ningún creyente, y que da refugio a quien lo quiere.

Todas esas garantías son proporcionadas a quien se dirige a la Casa de Dios, como peregrino, hãaŷ, o como mútamir, o peregrino fuera de la época anual del haŷŷ. Allah indicó un período preciso y le dió carácter sagrado a fin de garantizar más aún la seguridad propria de los lugares santos.

### EL DEBER DEL HAŸŶ

فريضة الحج:

La adoración a Dios se manifiesta a través de diversas vías, y se practica de varias formas: el Şalãt o namáz, relacionado con el espíritu, el corazón, y el cuerpo, el ayuno o sawm, con la mente y el cuerpo, el azaque, relacionado con los bienes materiales, y la peregrinación o haŷŷ que engloba múltiples areas: espiritual, emocional, física, económica, social, etc., lo que habla de la importancia del quinto pilar del Islam, que es una obligación para todo musulmán responsable y con recursos suficientes, hombre o mujer, una vez en la vida. El Profeta (P.S.C.É.) dijo:

"Allah instituyó el þaŷŷ: peregrinad, pues". "Apresuráos en peregrinar, pues ninguno de vosotros sabe lo que le acontecerá".

De igual forma la 'umra, o peregrinación fuera del período establecio para el haŷŷ es un deber para los musulmanes, y el Profeta dijo:

"La segunda 'umra redime los pecados entre esta y la primera; y el haŷŷ sincero y piadoso tiene el paraíso por recompensa. Quien peregrine correctamente, es como si nubiera nacido otra vez".

Se permite al inválido o incapacitado físico encomendar a alguien para que cumpla en su nombre los deberes del þaŷŷ, ya que el Profeta le dijo a alguien que le indagó sobre su padre inválido (حج عن أبيك واعتمر) "Peregrina en nombre de tu padre 102

y haz la 'umra". Y es obligatoria la peregrinación para todo ser capacitado físicamente y que tenga medios económicos, porque Allah dijo: "Para quien tenga capacidad", es decir de sustento y viaje, y esta última no rige para quien vive a corta distancia de la Meca.

# REGLAS DEL HATT

كيفية الحج وأحكامه

Los sábios musulmanes se basaron en la Peregrinación de despedida del Profeta para establecer todas las etapas y normas del Ḥaŷŷ, porque el Profeta (P.S.E.E.) a sí lo indicó:

"Tomad ejemplo de mí en la práctica del ḥaŷŷ, pues tal vez no nos reunamos despues de este año"

y efetivamente, el profeta Muhámmad (P.S.C.É.) murió pocos dias después del retorno de esta peregrinación.

La peregrinación tiene condiciones y normas de obligatoriedad, pilares, tradiciones, actos recomendables y desaconsejables, y actos anulantes, y prohibidos. Expondremos de manera general las normas, los actos recomendables, los invalidantes y los prohibidos.

# PREPARACION DEL VIAJE

الإعداد للسفر:

El musulmán que se decida a peregrinar, se preparará dejando a su familia y dependientes lo necesario para su subsistencia durante su ausencia.

Se le recomienda que con piedad y amor a Allah deje aclarada su situación en cuanto a deudas contraídas y poderes y guarda de pertenencias de terceras personas, así como las deudas a su favor, etc.

Debe quedar en paz con sus familiares, amigos, allegados y vecinos y pedir perdón por toda ofensa. Debe seleccionar cuidadosamente sus compañeros de viaje, de modo que puedan cooperar y asistirse en el bien, en la piedad y devoción.

El dinero para emprender la peregrinación debe estar limpio de toda maniobra o acto ilícito en cuanto a su consecusión, pues dijo el Profeta:

"ALLAH es Bueno y solo acepta el Bien", y agregó:

Si un hombre marcha al haŷŷ con dinero ilícito cuando se presente ante la ciudad Santa y diga: Heme aquí, o Señor, se le responderá: No te acogemos. Tu sustento es ilícito y tu peregriresponderd. ... nación no es virtuosa" [ (إِنَّ اللهُ تَعَالَىٰ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَبِياً)

El crevente debe comprender que está viajando en el sendero de Allah, no buscando sino Su gracia, porque el Profeta dijo:

"Los actos valen por su intención". Y dirá: "Subhan alladi sajjara lana hada wa ma kunna mugrimin" Glorificado sea aquel que nos sometió esto"

### EL IHRÁM Y LAS MIQĀT

الإحرام من الميقات:

El Profeta indicó cinco lugares que no se pueden pasar sin el estado de "ibram". Llegando el peregrino a uno de estos próximos a la Meca se debe bañar, lugares (mīgāt). perfumar, cortar las uñas, quitarse las ropas confeccionadas y cosidas — los hombres — y vestir el ihram, dos piezas de tela sin costura, blancas, del tamaño de sábanas y calzar sandalias. y manifestar que tipo de haŷŷ va a emprender: Si elige el "tamáttú" dirá

y permanecerá en la Meca hasta el día de Arafãt; si elige el haŷŷ y 'omrah simultáneamente dirá:

"Labbaika Allahoma hayyan wa 'omrah":

y si elige el haŷŷ simple dirá:

"Labbaika Allahuma hayya".

(لَسَّكُ اللَّهُمَّ حَجَّاً).

Debido a que el tipo "tamáttú" es más fácil, es la más común. Ello es porque el Profeta prefería elegir lo menos complicado Se suele elegir el tipo de "tamattu" cuando se arriva a la Meca tempranamente.

Si llega a las "Mīqāt" antes del mes de Shwāl o despues de la iornada de 'Arafãt se pronuncia:

"Labbaika Allahoma 'omrah"

Porque aún no es el periodo del haŷŷ -

El lugar donde se adopta el estado de ihram para los peregrinos que llegan de Africa, América y Europa, que cojen el camino Jedda al Juhnfat aldea próxima a la ciudad de Rabig. Los peregrinos se deben preparar para el iḥrām al llegar a ŷuȟfat, aún a bordo del buque o del avión, desembarcando en el puerto ya en estado de iḥrām. Debido a eso deben bañarse antes de embarcar, y dentro del avión podrán vestir el ihrãm.

Luego el peregrino debe recitar repetidamente la "talbiah": "Labbáika allāhūma labbaik. Labbaika lā sharīka laka labbaik. Innal ḥamda wan ni'mata laka wal mulk, lā sharīka lak''. (لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لا شَرِيْكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، َلاَ شَرِيْكَ لَكَ).

Esto es: "Heme aquí, o Señor, heme aquí. Heme aquí; no tienes similar, heme aquí. Por cierto que la alabanza, la merced y el Reino Te pertenecen; no hay nadie similar a Ti".

# LO NO PERMITIDO DURANTE EL ESTADO DE IHRÂM

Se prohíbe al "múḥrim" o sea, a quien está en situación de iḥrām, cubrirse la cabeza si es de sexo masculino, cortarse las uñas o pelo; perfumarse o tocar productos aromáticos. Los hombres, vestir ropas cosidas; Cazar animales, contraer matrimonio, tener relación marital o satisfacción sexual. El múhrim no se debe quitar el iḥrām ni bañarse sino en caso imprescindible.

(لاَ يَنْكِحُ الْمُحْرِمُ، وَلاَ يُنْكِحُ، وَلاَ يَنْخطب)

O CIRCUNVALACIONES TAWĀF ALREDEDOR DE LA KA'BA: الطواف: Cuando el peregrino llega a la Meca se dirige a la Mezquita de la Ka'ba, y entra en ella diciendo: "En el nombre de Dios. Que la Paz y las bendiciones sean sobre el Enviado de Dios.

"Ábreme, Señor, las puertas de la misericordia" Esto es, en árabe:

Bis mil lähi was şalātu was salāmu alā rasūl il lāh. Allāhūma ftaḥ lī abwāba raḥmátik".

Allāhumma anta s salāmu wa minkas salām. Faḥáiena rábbana bis salām. Allāhuma zid hádal beita tashrīfan wa ta'zīman wa takrīman wa mahabbah''.

Es decir: Señor, Tú eres la Paz y de Ti proviene la Paz. Revívenos, Señor, con la Paz. Señor, acrecienta la honra y grandiosidad y veneración de esta Casa".

Luego avanza, y si le es posible, besa la piedra negra, inclinándose hasta su altura. Luego da las siete vueltas, en sentido contrario a las agujas del reloj, en diciendo:

"Allāhomma imānan bika wa taṣdīqan bikitābika wa wafá" an bi'andika wat tibā'an li súnnati nabi'ika Muḥámmadin Ṣallā Allāhu 'alaihi wa Sállam"

Es decir: "Allãhoma (Señor) Fe en Ti, creencia en Tu Libro, cumplimiento de Tu promesa, y seguimiento de Tu profeta Muhámmad, con él la Paz". Se corre, de ser posible, las tres primeras vueltas y camina las cuatro restantes. Cada vez que pasa por la piedra negra glorifica a Dios diciendo: "Bismillãh. Allãhu ákbar".

Al completar siete vueltas, habrá cumplido el tawaf, que comienza y termina en la piedra negra.

Son condiciones del tawaf la intención, estado de pureza, ihram, y que la Ca'aba quede a su izquierda. Las siete vueltas

deben cumplirse ininterrumpidamente. Empéñase el peregrino ta'if en concentrar su mente y corazón en Allah y en glorificar-lo ininterrumpidamente. Dijo el Profeta:

"El tawaf es una plegaria, por lo tanto, podéis hablar glo-

rificando a Dios, y hablad bien".

Finalizando el tawaf, celebra una oración de dos genuflexiones en Maqam Ibrahím, próximo a la Ka'aba, y de no ser posible por la cantidad de gente, en otro lugar de la Mezquita. Beberá agua del Pozo de Zámzam, como bebió Agar e Ismael, y puede besar la piedra negra.

### AL-SA'T

Luego del tawaf, el peregrino se dirige al "sa" recitando la palabra de Dios.

"Innas Safā wal Márwata min sha'ā-iril lāhi faman haŷŷl beita awi'fámara falā ŷunāha caleihi an yattáwwafa bíhimā wa man tatawwa'a jáiran fainna Allāha shākirun 'alīm

"Por cierto que Assafã y Almarwa se cuentan entre los ritos de Allah; por lo tanto quien peregrine a la Casa no cometerá falta en rodearlas, y y quien lo haga en el bien, sepa que Dios es Agraciador, Sapientísimo" (ALBAQARA - 158)

Se aproxima a Safã, que es un pequeño promontorio y alli, orientándose hacia la Ka'aba loa a Allah diciendo:

"Lã ilāha illāllāh. Allāhu álbar. La iláha illallāh wáḥdahu la sharīka lah, lahul mulk wa láhul ḥámdu iuhi wa iumítu wa hua 'alā kulli shai'in qadīr. Lā ilāha illal lāhu wáḥdahu anŷaza wa'dah wa naṣara 'abdah. Wa hazámal ahzàba waḥdah".

Es decir: "No hay otro dios sino Allah. Allah es el más grande. No hay más dios que Allah, Único, no tiene semejante, suyo es el Reino y la alabanza. Da la vida y la muerte y es Omnipotente".

Levanta las manos a los cielos suplicando a Allah. Se recomienda repetir esta plegaria tres veces.

Después camina hasta al Marwah, otro pequeño promontorio, corriendo el trecho que está entre dos líneas verdes. En llegando al Marwah ora la mismo plegaria que en as Safã. Y así sucesivamente, hasta completar siete trayectos. Durante las marchas se debe recordar y adorar con todo fervor, y preferentemente estar purificado, aunque aquí nos es imprescindible.

Quien haya manifestado la intención de peregrinar én la modalidad de "tamattú" debe recortarse el cabello, y si es de sexo masculino puede afeitar su cabeza. Quien manifestá la intención de peregrinar "ḥaŷŷ y 'umrah" debe continuar con el ihram hasta el fin de la peregrinación.

# الوقوف بعرفة : ARAFĀT:

El dia de Árafãt es el noveno del mes de dul hiŷŷah, y estar en 'Arafãt ese dia, es el momento más importante de la peregrinación, no pudiendo substituírse por ninguna expiación. Dijo el Profeta:

"La peregrinación es 'Arafất, y el día de "Arafất es de lo más grandioso para los musulmanes, y de los dias consagrados a Dios." (الحج عرفة)

El octavo dia del mes de Dulhiŷŷah los que habitan en la Meca y desean peregrinar comienzan el iḥrām con los que llegaron antes a la Meca y que ya cumpieran "umrah" y con los que se encontraban en estado de iḥrām, y todos se dirigen a Mina, cerca de la Meca, y allí cumplen el Ṣalāt del mediodía, de la tarde, del ocaso, de la noche, y la del alba del día de 'Arafāt. Luego de salir el sol los peregrinos se dirijen de Mina a 'Arafāt, deteniéndose en Nimrah hasta el mediodía.

Luego se celebran juntas la oración del mediodía y de la tarde y se continua hacia 'Arafãt hasta cerca de ŷabal ar Raḥmah, o Monte de La Misericordia, y allí pasan los peregrinos la jornada en oración y súplicas, y pidiendo la guia para sí y para 108 los familiares y amigos y para todos los creyentes. El profeta Muhammad diio:

"La mejor plegaria es la de 'Arafãt, y lo mejor que dijeron los profetas anteriores a mí: "la ilāha illā Allāhu wahdahu lā Sharīka lahu, láhul mulkuwa láhul hamd, iuhiíu wa imitu wa hua 'alā Kulli Shai'in qadir" (no hay más dios que Allah, Unico, no tiene asociado o semejante. Suyo es el Reino y la alabanza. Da la vida y la muerte, y es Omnipotente)".

(خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيى ويميت وهو على كل شيء قدير)

Y dijo también:

"Palabras predilectas de Allah son también estas: "Subḥãnal lãhi wal ḥamdu lil lãhi wa la ilaha illa Allãhu wa Allãhu ákbar (Glorificado sea Allah, y loado sea Allah, no hay más dios que Allah, y Alláh es el más grande)".

Dios se gloria ante los ángeles y se satisface de las multitudes de peregrinos el dia de 'Arafãt y dice:

"Mis devotos vinieron desde lugares distantes buscando mi misericordia y temiendo mi castigo. Retornad, mis devotos, con mi misericordial! "

Para la permanencia en 'Arafãt es necesario arribar al mediodía. Se permanece allí hasta el ocaso.

Luego de la puesta del sol, se dirige el peregrino de Arafãt a Muzdálifah, celebrando allí las oraciones del ocaso y de la noche juntas, luego del adan y dos iqamas. Pernocta en Muzdálifah, cumple allí la oración del alba, luego marcha hacía "al Másh'ar al-Ḥarām" donde permanece en plegaria. Dice

﴿ فَأَذْ كُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَأَذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنْكُمْ ﴾ 109

"Cuando descendáis de Arafãt en multitud, mencionad a Allah ante al-Mash'ar al-Harãm, y recordad como os iluminó, cuando estábais desviados" (ALBAQARA, 198)

Si no fuera posible detenerse en el Mash'ar al-Ḥarām, lo hará en cualquier otro lugar de Muzdálifah, debiendo permanecer hasta la mañana. De allí retorna a Mina entonando la "talbiiah" (Labbaika Allāhomma.....) hasta llegar a ŷamaratal 'Aqabah donde arrojará siete piedrecillas a una columna que simboliza el mal o satanás. Esto es optativo. Al arrojar cada piedra dirá: "Bismillāh, Allāhu ákbar".

Luego de esto, el peregrino inmola su ofrenda, rapa su cabeza o simplemente recorta sus cabellos, se baña viste sus ropas comunes, se perfuma y regresa a la Meca, donde procede a un nuevo tawaf en torno a la Ka'aba. Dice al respecto Dios:

". . . que luego os higienicéis, cumpláis vuestros votos, y que rodeen la casa de la Kábah". (ALBAŶŶ, 29).

Concluídas las siete vueltas, el peregrino celebra una oración de dos genuflexiones cerca del túmulo de Ibrahím, pudiendo hacerlo en otro punto del "masŷid a-Ḥaram, o Mezquita de la K'á abah, luego bebe del pozo de Zámzam y dirige sus plegarias a Allah.

OBSERVACION: A quien eligió el tipo de peregrinación "tamáttu" y vuelve a la Meca con la 'umrah cumplida, o el haŷŷ y 'umrah posterior, le está establecido otro "sa'i" entre as-Safã y al Marwah luego del Ṭawaf de repetición. Porque el primer ţawaf y sa'i corresponde a la 'umrah, y el segundo al haŷŷ, pero quien formuló la intención de cumplir haŷŷ y 'omrah simultáneos, no es obligatorio un segundo sa'ī.

Concluído esto, el peregrino vuelve a su vida ordinaria. Luego retorna a Mina donde permanece dos o tres dias completos.

Luego del mediodia del 11 de dul-hiŷŷa, el peregrino se dirige a las ŷamarát. Comienza por la primera ŷamra, que se encuentra a continuación de la mezquita de Jaif y arroja siete piedritas consecutivamente, debiendo estas caer donse se arrojaron — cada vez que se arroja una se dice "Allāhu ákbar" —

Luego se dirige a la segunda ŷamra y procede como en la primera. El dia seguiente, 12 de dul hiŷŷa, repite el *rito* de las ŷamarãt, luego del medio día, y puede partir de Mina, o quedarse outro dia. Si opta por permanecer oto dia, repetira el rito de las ŷamarãt.

Dice Allah:

"Glorificad a Allah en los dias consabidos, mas quien se haya apresurado a hacerlo en dos dias no se le recriminará, como o tampoco pecará quien se hay rezagado . . ."

Quien no pueda arrojar las piedrecillas, está facultado para encomendar la tarea a alquien.

#### SACRIFICIO

El peregrino debe sacrificar un animal en Mina. Puede ser una oveja, la séptima parte de una vaca, esto es, compartiendo el sacrificio con otros peregrinos, o un camello. El sacrificio puede ser cualquiera de los dias de Mina. No debe comer de su ofrenda. Debe elegir el mejor animal por ser una ofrenda a Dios. Quien no realice el sacrificio puede compensarlo con diez dias de ayuno: tres durante la peregrinación, y siete cuando haya regaso a su país. Dice Dios:

". . . quien observa la visita a los lugares sagrados, hará una ofrenda. Quien no esté en condiciones de hacerlo, deberpa ayunar tres dias durante la peregrinación, e siete a su regresso, totalizando diez dias". (ALBAQARA,

AL-'UMRAH : العمرة

Quien ha cumptido la peregrinación — ḥaŷŷ — simple debe luego emprender 'umrah, siendo sunnah segura.

Completado el ḥaŷŷ, sale el peregrino de la Meca hacia Al Hil y allí toma el estado de ihrãm. Vuelve a la Meca y procede a las siete vueltas en torno a la Kaabah o ṭawãf y luego el Sa'ĩ entre As Safã y al-Marwah. Luego corta allí sus cabellos y habra cumplido la 'omrah.

TAWĀF AL WADĀ' O DE DESPEDIDA

طواف الوداع :

El último contacto del peregrino con la Casa de Dios, antes de su partida de la Meca, es tawaf al wada, o de despedida, como lo estableció el profeta Muhammad. Deberá dar siete últimas vueltas alrededor de la Kaabah, como ya se explicara, y luego dos genuflexiones.

### HAŶŶ DE LA MUJER Y DEL NIÑO

حج المرأة والصبي :

El deber de emprender el ḥaŷŷ rige para todo musulman, hombre o mujer. Habiendo peregrinado las Madres de los creyentes, o esposas del Profeta con él. Y el Profeta calificó el ḥaŷŷ de la mujer como ŷihãd o guerra santa.

La ley islámica recomienda a la peregrina viajar en compañía de un familiar o su esposo para que la atienda y proteja. Muchos ulemas aseguran que pueden viajar en compañía segura sin necesidad de que sea familiar.

La menstruación no inhibe a la mujer de su peregrinación, como es el caso del ayuno, y puede acceder al estado de ihram en tal período, o en pos-parto, y procede a celebrar todos los ritos del haŷŷ excepto el tawaf, que requiere el estado de purificación.

Nos es obligatorio para la mujer: en el ibrãm vestir ropas especiales sin costura, le es suficiente un vestido que cubra todo su cuerpo. No se obliga a la mujer a correr las tres primeras vueltas del tawaf. No está obligada, en el saíi, a correr entre las líneas verdes. No está obligada a pernoctar en Muzdálifa. Queda eximida del tawaf de despedida si se encuentra en el período menstrual. Estas excepciones constituyen un acto de misericordia propio del Islam ante las limitaciones del ser humano, y de delicadeza para con la mujer.

Tocante a la peregrinación del niño, es permitida. Debe hacer todo lo que el adulto, con excepción de formular la intención, talbiiah, arrojar los guijos en las ŷamarãt, lo cual debe ser cumplido por su responsable durante la peregrinación, que es recompensado por ello. Tal peregrinación no exime al niño del deber de emprenderla nuevamente cuando alcance la edad adulta, pues uno de los requisitos del haŷŷ es la mayoría de edad. Una mujer llevó a un niño ante el Profeta y le preguntó: El puede peregrinar? Y respondió el Profeta. "Si, y el mérito será para ti".

Les es permitido al creyente peregrinar por sus padres, o parientes o amigos, por ejemplo que hubieren muerto sin haber peregrinado, con la condición que ya hubiera este representante peregrinado para sí. Tambien le es permitido al incapacitado designar un representante que peregrine por él; el Profeta dijo: "Haz el haŷŷ o 'umra en nombre de la padre". Y respondió a una mujer que le preguntó: i Oh, enviado de Dios! He observado que mi padre es anciano incapaz de montar, puede peregrinar por él?" Y el Profeta le dijo: "Si".

Observación:

Quien dejara de cumplir alguno de los pasos del haŷŷ u omitiera alguno de sus deberes, está obligado a una expiación, conforme a normas que metodizaron los ulemas, y que su extenxión nos impide transcribir.

No se debe olvidar que la Meca es lugar Sagrado protegida por Allah. En ella no es admitida ninguna provocación. No se permite cazar o maltratar fauna o flora.

# VISITA A LA SAGRADA MEZQUITA DEL PROFETA, EN MEDINA

زيارة المسجد النبوي الشريف

El Profeta emigró a Medina la Luminosa y en ella construyó la primera mezquita con fe y piedad.

Edificó, también, la mezquita que lleva su nombre distinquiéndola de las demás, diciendo:

"Una oración celebrada en mi mezquita es mejor que mil rezadas en otra, y una celebrada en Al Háram (Mezquita de la Kaabah) es mejor que cien mil en otra".

(صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد

"Entre mil casa y mi púlpito existe uno de los jardines del paraíso".

Las tierras de Medina fueron escenario importante de la historia del Islam. Recordamos la batalla de Uḥud, la de Jándaq, y otras — Medina fue la primera capital del Islam.

Al respecto de lo cual dijo el Profeta Muhámmad: "La Fe está apegada a Medina, tal como está apegada la serpiente a su cubil" —

Dios llamó a los habitantes de Medina "anşãr" o socorredores, pues fueron los primeros en apoyar al Profeta en su Misión y por eso el Profeta los distinguió con oraciones especiales. El Profeta vivió y murió en Medina, que se purificó por él, vivo y muerto.

Por eso es Sunnah, y casi una obligación visitar la mezquita del Profeta en Medina y orar en ella. Llegando a Medina, el peregrino se purifica, se perfuma y marcha a la Mezquita y al entrar dice:

"En el nombre de Allah. La paz y la oración sean con el Enviado de Allah. Señor, ábreme las puertas de la misericordia.

"Se dirige a Rawda Sharīfa — el sitio entre la tumba del Profeta y su púlpito —, y allí celebra una oración de dos genuflexiones, como salutación a la mezquita y luego otras oraciones, si lo desea.

Terminadas se adelanta hasta el sepulcro del Profeta con el máximo respeto y saluda en voz baja diciendo:

"La Paz sea contigo, i oh Enviado de Dios, ! y Su misericordia y bendiciones".

y puede agregar:

"Te saludo, Te saludo, señor de los profetas y príncipe de los píos. Testimonio que no hay otro dios sino Alláh, y doy testimonio que tú eres Su enviado y siervo" "Cumpliste la misión y guiaste o la comunidad de los creyentes. Dios te salude y bendiga a ti, tu familia, tus compañeros y las madres de los creyentes, tus esposas".

السَّلاَمُ عَلَيْكَ يَا خيرَةَ الله مَنْ خَلْقِه، السَّلاَمُ عَلَيْكَ يَا سَيِّدَ الْمُرْسَلَيْنَ وَيَا إِمَامَ الْمُتَّقَيْنَ. أَشْهَدُ أَنْ لا إِلاَّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّكَ عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ، قَدَ بِلَقْفَتَ الرِّسَالَةَ وَأَدَّيْتَ الأَمَانَةَ، وَوَصَحْتَ الاُمَّةَ، وَجَاهَدْتَ في الله حَقَّ بِلَقْفَتَ الرِّسَالَةَ وَأَدَّيْتَ اللهَ حَقَّ أَتَاكَ الْيَقِينُ، صَلَى اللهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِكَ جَهَادِه، وَعَبَدْتَ اللهُ حَتَّى أَتَاكَ الْيَقِينُ، صَلَى اللهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِكَ جَهَادِه، وَعَبَدْتَ الله وَأَوْوَاجِكَ أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنيْنَ.

Luego saluda Abu Bakr y Omar ibn alkhtab, que se encuentran al lado de la del Profeta. Luego de eso, el peregrino se orienta hacia la Meca y ora.

El visitante de Medina debe pasar la mayor parte de su tiempo en adoración, y no debe causar ningún daño a la fauna y flora del lugar, que es sagrado. No debe ofender a los moradores de la ciudad, que son los vecinos del Profeta, que dijo:

"Quien causara mal a los medinenses, tendrá el fuego por heredad". (لا يُريدُ أَحَدٌ أَهْلَ الْمَدينَة بِسُوء إِلاَّ أَذَابَهُ اللهُ في النَّار).

Se recomienda al visitante orar el la mezquita de Qubã, la primera que se construyera. De ella dijo el Profeta:

"Quien ore en la mezquita de Qubã merece igual recompensa que quien realiza la "umrah".

Se recomienda a los visitantes de sexo masculino visitar las tumbas de los mártires de Uhud: Hamzah ibn Abd el Muttalib y otros compañeros del Profeta. Y tambien se recomienda la visita al cementerio de Baqi', donde se encuentran varios de los familiares y compañeros del Profeta. (P.S.C.E.)

## RESEÑAS BIOGRÁFICAS DEL PROFETA MUHAMMAD Y DE LOS ENVIADOS QUE LE PRECEDIERON

مقتطفات من سير آدم وأولي العزم من الرسل

### ADAN P.S.C.E.:

آدم عليه السلام

Padre de la humanidad, Dios le creó de tierra y dijo "sea" y fue. De su mismo cuerpo, su costilla, Dios creó su cónyuge Eva y los situó en el Paraíso, vedándoles comer los frutos de uno de sus árboles. Pero el demonio los sedujo y desobedecieron a Su Señor. Dios los expulsó de su morada y los puso en la tierra. Posteriormente Dios los perdonó.

Adan y Eva vivieron en la tierra y constituyeron con sus hijos, la primera familia de creyentes musulmanes. Narra el Corán:

﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَفَجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدُا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَلَاهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِلِمِينَ ۞ فَأَزَلَهُمَا الشَّيْطَلُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّاكَانَا فِيقِّ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقِّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقِرٌ وَمَثَثُمُ إِلَى جِينِ ۞ فَلَلَقِّنَ ءَادَمُ مِن تَرْبِهِ كَلِمَنتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾

"Determinamos que Adán habitara en el Paraíso con su esposa. I Disfruta de él con moderación, pero no os aproximéis a ese árbol porque seréis inicuos! Pero Satanás los sedujo, impidiéndoles disfrutar de la felicidad. Y dijimos: I Descended de aquí! Sereis enemigos unos de otros en la tierra y tendréis en ella residencia y gozo fugaz. Por medio de algunas palabras divinas, Adán fue perdonado, porque Dios es Remisorio, Misericordioso" AL-BÁQARA, 35-37).

Pasado un largo período desde Adán, y luego de generaciones numerosas los hombres se fueron apartando del monoteísmo y de los mandamientos de Dios. Fueron seducidos por Satanás para que adorasen ídolos en vez de Dios, y esperaban mercedes de ellos, y se corrompieron, y se propagó el paganismo y predominó la corrupción.

Dios envió a Nũḥ (Noé) para conducir a su pueblo al sendero recto. Permaneció Noé novecientos cincuenta años exhortando a su gente a retornar al Dios Único, pero se empecinaron en su perfidia, y se abusaron de él y ridiculizaron su misión. Y no creyó en su mensaje sino un pequeño grupo de personas; Dios le dió a conocer que no habría mas adhesiones, y Noé suplicó al Señor la Salvación de los creyentes y el fin de los inicuos. Dios oyó sus súplicas y envió el diluvio, sobreviviendo él y los creyentes en el arca, y pereciendo los idólatras, entre ellos su hijo Kan'ãn y su madre.

El Sagrado Corán contiene repetidas referencias de Noé, en veintiocho suras, por ejemplo:

"Enviamos Noé a su pueblo; permaneció entre ellos novecientos cincuenta años y el diluvio los sorprendió en medio de su iniquidad" (ANKABUT, 14).

Y le dijeron:

"Si no desistes, Noé, te contarás entre los lapidados. Y dijo: i Oh, Señor mío! Ciertamente mi pueblo me desmiente; júzganos con equidad, sálvame y, con los creyentes que están conmigo. Y le salvamos, y a quienes colmaban el arca con él. Y anegamos a los demás. Por cierto que en esto hay un signo, pero su mayoría no cree. (ASH SHU'ARÁ).

Nació Abraham (Ibrahim) en un pueblo civilizado que adoraba ídolos. Dios lo envió para propagar el "tawhīd" o Unidad de Dios, y el abandono de la idolatría.

Comenzó con su padre, diciendo:

"¡Oh, padre mío! he recibido parte del conocimiento que tú no recibiste. Sígueme, y te conduciré por el sendero recto.i Padre mío! no adores a Satanás porque fue rebelde para con Dios Misericordioso i Oh, padre mio! Ciertamente, temo que te azote un castigo del Misericordioso, y seras similar a Satán" (MARIAM 43-45).

Luego Abraham extendió su misión; destruyó las figuras de los ídolos por amor y devoción al Dios Único. Su pueblo sentenció su ejecución en el fuego a menos que se retractara, pero Abraham prefiró el holocausto y la obediencia. Pero el fuego que debía abrazar a Abrahan fue para él fresco y paz por gracia de Dios.

"entonces (Abraham) les dijo:

﴿ قَكَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُ كُمْ شَيْعًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ أَفِ لَكُوْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَٱصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ قَلْنَا يَنَارُ كُونِ بَرْدَا وَسَلَمًا عَلَىۤ إِبْرَهِيمَ ﴾

Por ventura, adoraréis, en vez de Dios, a los que no pueden beneficiaros ni perjudicaros en nada? Dejad de lado cuanto adoráis en vez de Dios: nó razonáis? (AL-ANBIĀ, 66-67).

En su senectud Abraham tuvo un hijo, Ismael, de su esposa Agar, y Dios le ordenó que los confinase, abandonándolos, en las proximidades de la Meca. Abraham cumplió la orden divina sin dudar.

Madre e hijo quedaron abandonados en el desierto, pero a sus pies surgió una vertiente, llamada luego Zámzam, que les

permitió sobrevivir, y este hecho determinó que la tribu de Ýurhum acampara en torno a este manantial de agua potable y fundara luego la ciudad de la Meca.

Ismael creció entre los árabes de la tribu da Yúrhum, y en su pubertad fue objeto de otro dictamen divino: Dios ordenó a Abraham inmolar Ismael. Sun dudarlo, Abraham se dispuso a acatar la orden divina...

Dios habla en el Corán del vigor único de la fe de Abraham:

"¡On, hijo mío! En verdad he soñado que te ofrecía en sacrificio; ¿qué opinas? Le dijo: ¡Oh, padre mío! Haz lo que te fue ordenado. Me encontrarás, si Dios quiere, entre los perseverantes. Y cuando ambos aceptaron el designio divino y Abraham praparaba a su hijo para el sacrificio, entonces le llamamos: ¡Oh, Abraham! Ya has obedecido. Por cierto que así recompensamos a los que obran rectamente; ciertamente que esta fue una verdadera prueba. Y substituimos su hijo por otro sacrificio. Y le hicimos entrar en la posteridad" (AṢṢAFĀT,

Es de notar que Ismael es el antepasado de los árabes al cual remonta la genealogia del profeta Muhammad, y no hay prueba alguna de que el inmolado fuera Isaac, segundo hijo de Abraham y de su esposa Sara.

Cuando Dios determinó construir su casa elegida, en la Meca, encomendó a Abraham edificarla, indicándole el lugar, y este, con su hijo Ismael construyeron el recinto, permaneciendo los restos de esa construcción hasta nuestros dias en la Ká'bah.

Cuanto a la disposición y actitud psicológica de Abraham e Ismael al erigir la "Casa de Dios" son descriptas por el Corán:

"Y cuando Abraham e Ismael levantaban los cimientos de la casa, exclamaron:

"¡Oh, Señor nuestro! Acéptala de nosotros; porque Tú eres Exorable, Sapientísimo, Oh, Señor nuestro! Haz de nosotros dos entregados a Ti, y que surja, de nuestra descendencia, una nación consagrada también a Ti, y enséñanos nuestros ritos y absuélvenos; porque Tú eres Remisorio, Misericordioso"1/127

Concluída la construcción Dios reveló a Abraham que convoque a la peregrinación a esta Casa para Su glorificación.

"Y proclama la peregrinación a las gentes y vendran a ti de toda apartada comarca, ya a pie, ya cabalgando sobre magros camellos, para atestiguar sus benefícios y celebrar el Nombre de Dios en los dias consabidos". (ALḤAŶŶ, 27-28).

Así, la peregrinacioón es un deber desde que fue construída la Ka'ba hasta hoy, y es uno de los pilares del Islam.

Dios reveló a Abraham escrituras sagradas conteniendo la exhortación a la unicidad de Dios, y un código.

#### **MOISES**

موسى عليه السلام

Dios envió a Moisés (Mũsã) a los israelitas (Bãnĩ Isrãĩ) luego de muchos siglos posteriores a la muerte de Abraham, con un libro llamado Toráh (Taurãt) conteniendo las enseñanzas y ley de Dios. Combate severamente el paganismo y la soberbia y egoísmo. Dios prometió a su pueblo cautivo, si le creían y seguían, salvarlo del despotismo del Faraón que se procamaba "Dios de Egipto". Los milagros divinos a través de Moises fueron numerosos, por ejemplo el de su bastón que se transformó en una vívora. Cuando Dios liberó a los israelitas de Faraón y sus huestes ahogándolos, y se sintieron a salvo retornaron a su paganismo y perfidia. Conocemos varios episodios de los israelitas con Moisés, en los cuales oscilan entre la fe y el ateísmo. Indecisos, ora creyentes, ora escépticos; y debido a eso Dios, dirigiéndose al pueblo de Moisés, dice en el Corán:

﴿ وَإِذْ نَجْتَىٰ َكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ الْعَلَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَــُلاَثٌ مِن تَرَيِّكُمْ عَظِيمٌ ۞ وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُمُ الْبَصْرَ فَأَنجَيْنَ كَعُمُّ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ۞ وَإِذْ وَعَذَنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّغَذْتُمُ الْمِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلِيمُونَ ﴾

"Recordad cuando os libramos de la dinastía de Faraón que os infligía un cruel trato, y degollaba a vuestros hijos y dejaba con vida a vuestros mujeres. En ello tuvísteis una prueba de vuestro Señor. Y de cuando os liberamos trayén doos a través de las aguas abiertas del mar, sumergiendo en ellas las chuestes 120

de Faraón ante vuestra vista. Y de cuando establecimos el pacto de las cuarenta noches con Moises y con vosotros, y que, en su ausencia, aderásteis el becerro y os condenásteis. Y de cuando afirmásteis.ì Oh Moisés!, no creeremos en ti hasta que veamos a Dios concretemente, y el rayo os fulminó cuando mirábais. Entonces os resucitamos para que así, tal vez, nos ensalzáseis.

Pese a eso vuestros corazones se endurecieron; son como rocas, tal vez, más duros". (ALBAQARA, 49-56)

Y citamos otro versículo coránico:

"Dijeron: Nuestros corazones están insensibles. Dios les maldijo por su incredulidad. i Cuan poco creen!" (ALBÁQARA, 88)

# JESÜS, EL HIJO DE MARIA. SOBRE AMBOS SEA LA PAZ.

Cuando la mujer de 'Imrãn, la Santa Hannah, alcanzo edad avanzada deseó un hijo. Sintiendo que estaba grávida elevó las alabanzas a Dios y prometió que el niño le sería consagrado a fin de servir en Beit al Máqdis, el templo de Jerusalem si era varon. Pero al nacer, era de sexo femenino y le dio el nombre de Máriam (María). La niña fue creciendo bajo los cuidados de su madre en un ambiente de pureza y devoción a Dios.

All llegar la niña a la edad del discernimiento la madre cumplió el voto y la llevó al Templo y dirigiéndose a los religiosos les dijo: os entrego esta prometida. Se sintieron muy felices con Mariam, pues era huérfana de padre, 'Imrân, que había sido el prior de ellos.

Devido al gran celo y voluntad de todos en ser cuidadosos y gentiles con la pequeña, decidieron elegirle un tutor de entre ellos. El designado fue el profeta Zacarías, casado con una tia de Mariam. Hizo construir un cuarto especial para ella en la Mezquita para que allí adorara a Dios. Cada vez que Zacarias la visitaba, encontraba frutas que no eran las de la estación, y extrañado preguntaba de donde procedían, y ella decia: "Las frutas vienen

de Dios, que agracia sin medida a quien le place". Él Sagrado Corán relata este hecho:

﴿ إِذَ قَالَتِ اَمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطِيقُ مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلَ مِنِيَّ إِنَّكَ أَنَتَ السِّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ إِذَ قَالَتِ اَمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلِيْسَ الذَّرَى كَالْأَنْنَى وَإِنِي سَمَيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِي أَعِيدُ هَا وَضَعْتُها قَالَتَ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُها أَنْنَى وَالنَّهِ عَلَيْهِ الشَّيْطِينِ الرَّحِيدِ ﴿ فَانَعَبَلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا مَرْيَمُ أَنْ لَلْتِ فَاللَّهُ عَلَيْهَا ذَكُولُ عَلَيْهَا ذَكُولُ عَلَيْهِا زَلُقَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِا وَهُمَا وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِا وَهُمَا وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِا وَهُمَا وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"Acuérdate de cuando la mujer de 'Imrãn, dijo:! Oh, Señor mio! Por cierto que te he consagrado, integramente, el fruto de mis entrañas, acéptamelo, porque eres Exorable, Sapientísimo. Y cuando le concibió, dijo: i Oh, Señor mio! He concebido una mujer. Dios bien sabía lo que había concebido, y que el varón no es lo mismo que la mujer. Heme aquí que la he denominado María, y la amparo en Ti, a ella y a su descendencia, del maldito Satanás. Su Señor la acepto complaciente y la educó esmeradamente, y la confió a Zacarías. Cada vez que Zacarías la visitaba en en oratório, la encontraba provista de alimentos, y le decía:! Oh, María! ¿ de donde te ha venido esto? Y ella decía: i De Dios! porque Dios agracia, sin medida, a quien le place" (ALI-IMRAN, 35-37).

Esas gracias divinas a la virgen María se constituían en una preparación espiritual y una muestra del milagro que haría acontecer en ella.

Maria era virgen y sintió que estaba embarazada, y concibió a 1sã (Jesus). Cuando Mariam se vio con el niño en brazos, el caso pareció grave y le dirigían preguntas llenas de acusación. La murmuración creció y se formó un tumulto ante la Virgen, que dirigió, suplicante, su mirada hacia los cielos, pidiendo a Dios que probara su pureza, y Dios hizo hablar al recién nacido, Jesús (1sã), defendiendo la inocencia de su madre. Citamos el relato coránico:

﴿ فَأَتَتْ بِهِ وَوْمَهَا تَصْمِلُمُ فَالْوَا يَمَرْيَهُ لَقَدْحِفْتِ شَيْئَ افَرِيَّا ۞ يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْرَاً سَوْهِ وَمَا كَانَتْ أَمْكِ بَغِيًّا ۞ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِمُ مَن كَانَ فِى اَلْمَهْدِ صَيِيًّا ۞ قَالَ إِنِى عَبْدُ اللّهِ ءَاتَدْنِيَ ٱلْكِنْبَ وَجَمَلَنِي نِيتًا ۞ وَجَمَلَنِي مُبَارِكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَدِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ۞ وَبَمَلُ بِوَلِلَذِقِ وَلَمْ يَجْمَلْنِي جَبَّالًا شَقِيًّا ۞ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدَتُ

"Regresó a su pueblo llevándolo en sus brazos - y le dije-I oh María! He aquí que has hecho algo extraordinário! !Oh hermana de Aarón!iTu padre jamás fue un adúltero, ni tu madre una prostituta! Entonces les indicó que interrogaran al niño, y le dijeron: ¿Como hablaremos con un niño que aún está en la cuna? Y él les dijo: Por cierto que soy el siervo de Dios, que me concederá el Libro y me designará profeta; me hará benefactor do quiera esté y me encomendará la oración y el diezmo, mientras viva; y me hará piadoso con mi madre, y jamás permitirá que sea soberbio ni rebelde; la Paz fue conmigo el día en que nací: será conmigo el dia que muera, y el dia que sea resucitado. Este es Jesús, hijo de María, es la verdad de la cual dudan. Es inadmisible que Dios tenga un hijo i Glorificado sea! Cuando decide una cosa, le basta decir: Sea, y es. Y que Dios es mi Señor y el vuestro ¡Adoradle, pues! Este es el verdadero camino". (MARIAM, 27-36).

Creció Jesús bajo el cuidado de su Madre Santa y recibió la revelación de que era un Profeta y Dios le entregó el Evangelio. Y predicó la Unidad y Unicidad de Dios en Beit Laḥm, Jerusalem y Naṣrat. Algunos creyeron en él pero la mayoría no lo aceptó.

Dios concedió a Jesús, como a otros profetas milagros que apoyaban la veracidad de su prédica. Y curaba a los enfermos graves, leprosos, paralíticos, con el poder que dimanaba de Dios, y resucitaba muertos, y pidió que descendiera del cielo una mesa servida para él y sus discípulos, para convencer a los escépicos. Pero a pesar de esos prodigios no creían en él. Se admiraban de su nacimiento sin padre cuando no se maravillaban del nacimiento de Adán, sin padre y sin madre, que Dios creo solo diciendo "Sea", y fue. Y de la creación de Eva, que nació sin madre.

Relátase este hecho en el Sagrado Corán: "Por cierto que el ejemplo de Jesús, ante Dios, es idéntico al de Adán, a quien El creó de tierra; luego de dijo: "Sea" y fue" (ALI 'AMRÃN - 59)

Por eso, la doctrina islámica afirma que Jesús, con sus milagres, misticismo sin par y elevación, es una de las criaturas del Señor Supremo, un ser humano sujeto a todas las necesidades humanas, que comía, caminaba por las calles, dormía. Porque la naturaleza divina es imposible excepto para Dios, y la condición divina es inmaterial. Por eso en el Islam, el profeta máximo, Muḥammad. no sobrepasa a ningun hombre en su condición humana.

Aceptar a 'Isã — Jesucristo — es parte importante de la fe porque es uno de los profetas, enviados divinos. La fe en él es indispensable. Quien no lo acepta no puede aceptar a Muḥammad, y quien cree verdaderamente en él no puede dejar de creer en Muḥammad.

Dice ALLAH:

"Diles: "Soy tan solo un mortal como vosotros a quien ha sido revelado que vuestro Dios, es un Dios Único" (ALKAHF - 110)

Y anunció Jesús que Muhámmad vendría después de él:

"Y de cuando Jesús, hijo de María, dijo:

" - Oh, israelíes!, ciertamente soy el apóstol de Dios enviado a vosotros, corroborante de cuanto de la Biblia me precidió y albriciante deun apóstol que vendrá después de mí y cuyo nombre es Ahmad" (ASSAFF - 6)

"DI: ALLAH es Único, Dios es eternamente requerido. Jamás engendró ni fue engendrado. Y es incomparable" (AL-IJLĀŞ)

# الأناجيل الابوغريفية وإنجيل (برنابا)

En el Islam se recuerda repetidamente a Jesús y a su Madre Santa. Encontramos en el Sagrado Corán una sura exclusiva dedicada a María, y que lleva su nombre, donde se relata el nacimiento de Jesús. Encontramos asimismo que la tercer sura del Libro Sagrado lleva el nombre "la familia de 'Imrãn" que era el padre de la Virgen. La quinta sura se denomina "la mesa Servida", en la que se relata el descenso de la cena de los cielos para 'Isã y sus compañeros. Dios nombra en el Sagrado Corán veinticindo veces a Jesús y a María treinta y cuatro.

La fe de los musulmanes en Jesús es la misma que en él tenían los discípulos. Los Evangelios antiguos se calcula que fueron cuarenta y dos, entre ellos el de Bernabé, del que se encuentran algunas copias en importantes museos europeos; todos esos evangelios declaran que Jesús no es Dios, o Su hijo de naturaleza divina.

﴿ يَنَا هَلَ الْحَتَّ لِلْ الْعَلَمُ الْهِ وِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى
ابَنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ اللّهِ وَكِلْمِتُهُ, الْقَلْهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ يَنْهُ فَنَامِوُا بِاللّهِ وَرُسُلِةٍ. وَلَا نَقُولُواْ
فَلْنَفَةُ الْنَهُوا خَيْرًا لَكُمُ مَا إِنِّمَا اللهُ إِلَّهُ وَحِدُّ شُبْحَنَهُ, أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَهُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ
وَمَا فِي الْأَرْضُ وَكُفْنِ بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ لَى يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا يَلَهُ وَلَا
الْمَلَيْكُمُ اللّهُ رَبُّونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَيْهِ. وَيَسْتَكِيْرَ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾
الْمَلَيْكُمُ اللّهُ رَبُّونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَيْهِ. وَيَسْتَكِيْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾

"¡Oh, adeptos del Libro! No os excedáis en vuestra religión y no digáis de Dios sino la verdad. El Mesías, Jesús, el hijo de María, fue un Enviado de Dios y su verbo con el cual El agració a María por intermedio de Su espíritu. Creed, pues, en Allah y Su apóstol y no digáis "trinidad". Absteneros de eso será mejor para vosotros; sabed que Dios es Uno. Glorificado sea y librado de la hipóteses de haber tenido un hijo. A El pertenece cuanto hay en los cielos y en la tierra, y es más que suficiente custodio. El Mesías jamás afirmó ser sino un siervo de Allah, como jamás lo afirmaron los ángeles. Pero quienes desdeñan su

adoración y se ensoberbezcan, El les hará comparecer a todos ante sí". (AN-NISĀ, 171-172).

En cuanto al sentido de espíritu de Allah, significa que cuando fue concebido en su madre por la palabra divina "KUN" (SEA) le infundió con esta Palabra su espíritu humano por Su intervención directa.

La autoridad romana que gobernaba Jerusalem vió en Jesús un peligro que amenazaba su despotismo e idolatria. Ordenó que fuera crucificado a instancias de los altos rabinos para librarse de él, pero no fue crucificado y ascendió a los cielos, y otro fue crucificado en su lugar.

Existen numerosos hadices del profeta Muhámmad que confirman el retorno de Jesucristo a la tierra, en los últimos tiempos, para predicar el tawhīd y administrar Justicia. Dijo, por ejemplo, el Profeta, según relato de Nawās ibn Sum'ān:

"Cuando Dios envíe a Jesús, hijo de María, descenderá junto al farol blanco al Este de Damasco, con dos capas amarillas, apoyadas sus manos sobre las alas de dos ángeles." (Hadiz registrado por Múslim).

"Yo soy el más próximo a Jesús hijo de María, pues no existió otro profeta entre él y yo. Veréis u lo reconocereís: es hombre de talla media, y sonrosado". (Hadiz citado por Ahmad en su Masnad).

# MUḤAMMAD, HIJO DE 'ABDULLĀH, LA PAZ SEA CON EL

El gobierno de la ciudad de la Meca le llegó a uno de sus señores nobles, del clan de Quraishi, llamado 'Abdul Múţţalib ibn Háshim ibn 'Abdi Manāf, quien lo desempeñó eficientemen te. Prometió que si Allah le diera diez hijos varones sacrificaría uno de ellos en la Ka'abah como ofrenda a Él. Habiendo llegado sus hijos al número deseado decidió cumplir su voto, para lo cual hizo un sorteo entre ellos para elegir la víctima. El designado resultó ser 'Abdullãh, su hijo favorito. Este se sometió pero cuando 'Abdul Múţṭalib pretendía ejecutar la inmolación el pueblo de la Meca la impidió y sugiró su redención por dinero. Se hizo una votación para decidir la inmolación de 'Abdullah o una ofrenda. Y se decidió la ofrenda de cien camellos, que fueron inmolados en la KA'abah.

Cuando llegó 'Abdulláh a su mayoria de edad, de casó con una de las señoras nobles, y conocida por su recato: 'Aminah bint Wahb, de cuyo matrimonio nació Muhámmad, el Enviado de Alláh. Su padre, entretanto, murió poco antes de su nacimiento.

Nació Muhámmad el 20 de abril de 571 despues de Cristo, año conocido como "del elefante". Su madre lo confió a una beduina del desierto, Halíma Sa'adíah, para que lo amamantara. Esta vio en Muhammad el máximo bien por su serenidad y nobleza natural, a pesar de ser un crío.

Durante el período que permaneció Muḥámmad al cuidado de Halīma, la casa de esta conoció la abundancia.

Cuando el niño cumplió seis años murió Ámina, su madre, y fue su tutor su abuelo 'Abdul Múţţalib que murió, a su vez, dos años más tarde. La tutela pasó entonces al tio paterno de Muhammad, Abũ Ţãlib, que de inmediato descubrió en el niño algo fuera de lo común, impresionante; y que determinó que se ocupara de él mas que de sus propios hijos.

A los doce años de edad Muḥámmad es llevado por Abū Tālib a Damasco, en un viaje comercial. Al llegar a la ciudad de Busra, tuvieron un encuentro con Jorge Buḥaira, sacerdote cristiano de la iglesia local, quien cogiendo la mano de Muḥámmad dijo: "Este es el señor del mundo, que será enviado por Dios\*para salvación de la humanidad; encuentro en él las características del Paráclito descriptas en nuestro libro, el Evangelio". Y dirigiéndose a Abū Tālib le dijo: "Cuídalo y protéjelo de los judíos". Y Abū Tālib regresó, desde allí, a la Meca, pasando a tener más apego aún por Muḥámmad.

A los veinticinco años, se casó Muhammad con Jadi
ça bint
 Jwáilid, viuda de cuarenta años, perteneciente a la nobleza.

De este matrimonio nacieron cuatro niñas: Záinab, que se

casó con Abul 'As, Ruqaia que casó con 'Oţman ibn Affan, y la cuarta, Fátima que se casó con 'Alī ibn Abī Ṭálib. Nacieron tambien dos varones, o cuatro, como afirman otros. Sus nombres son: Qasim, 'Abdullah, Ṭaleb, y Ṭahir. De su unión con María, a la muerte de Jadiŷa nació Ibrahim. Todos los niños varones murieron a edad temprana. Las hijas murieron, asimismo, antes que Muḥammad, excepto Faţima, que le sobrevivió.

En la época del nacimiento de Muhámmad (P.S.C.É.), la Meca, era un centro de idolatría y de corrupción. Paralelamente a la creencia en Dios y la veneración a la Ka'aba, los habitantes de la Meca adoraban ídolos y les ofrecían sacrificios. A esa abominación se sumaba la corrupción moral y decadencia social. En razón de eso, Muḥámmad, desde su más tierna edad, se apartaba en lo posible de ese medio, dias, semanas en cada año, y abandonando su casa se recogía en una gruta llamada Hirã.

Cuando tenía cuarenta años, se encontraba en aquella gruta en retiro espiritual y de pronto aparecióle un angel, venido del cielo quien le dijo:

# ﴿ ٱقْرَأْ بِٱشْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾

"Lée, en el nombre de tu Señor, que todo lo creó". (AL 'ALAQ - 1)

Atemorizóse Muhámmad y volvió temblando a su casa. Allí dijo a Jadiŷa: "Cúbreme con una manta. Posteriormente el Angel, Gabriel, le dirige la palabra de Dios:

i Oh, tú, enmantado! levántate y amonesta, y glorifica a tu Señor, y purifica tus vestimentas, y aléjate de la abominación". (AL MÚDDAŢIR, 15).

El Profeta comenzó entonces a predicar el Islam a sus allegados y al pueblo de la Meca. Pero ellos lo desmentían y hostilizaban, cuando antes lo llamaban "El Veraz" y "El Fiel", y pedian su veredicto en casos de difícil solución. Y comenzaron a perseguir a sus pocos adictos, y entonces Muhámmad los hizo refugianrse en Etiopia, a los cinco años de comenzar su prédica. El profeta era protegido en todo momento por su 128

tio Abu Tālib, a pesar de que este no creía en su misión. Pero rallece Abu Tālib a continuación la esposa del Profeta, Sit Jadiŷa. Los idólatras pensaron que estas dos muertes eran la oportunidad de terminar con Muḥámmad y los musulmanes. Pero Muḥámmad envió a los creyentes a Medina refugiándose él mismo en Allah.

En el año decimotercero de la Revelación dispuso Dios que Su enviado emigrarse tambien, silenciosamente, junto a su compañero Abũ Bakr, llegando ambos a la ciudad de Medina, donde el Profeta fundó el primer estado islámico.

En el año octavo de la hégira, o emigración a Medina, Dios posibilitó a Muḥammad la conquista de la Meca, y la purificó del paganismo, devolviendo a la ciudad su pureza y santidad de lugar consagrado al Dios Único.

En el año 10 de la hégira, el Profeta, en compañía de sus discípulos, emprendió el haŷŷ o peregrinación de la despedida, en cuyo clímax, en el Monte de la Misericordia de 'Arafãt fué revelado el último versículo del Corán:

"Hoy os he completado vuestra religión; os he agraciado ampliamente y os he elegido el Islam por religión" (AL-MAIDA, 3).

Dos meses y medio más tarde, muere el Profeta en Medina, la Resplandeciente, al haber completado el Mensaje del Islam, y conducido la Nacion musulmana con amor u sabiduría.

El Mensaje de Muḥammad es, al mismo tiempo que doctrina perfecta, un código completo, es decir, constituye una unidad total, con el testimonio de Allah, que lo coloca por encima de toda reformulación, ya que una posible reformulación sería atributo de su Autor, Allah. Y a eso se refirió el Profeta Muhammad cuando dijo:

"Quien aporte a nuestra causa algo que no sea propio de ella (vale decir quien innove) será rechazado"

"Toda invención (en la doctrina) es innovación; toda innovación, en la religión, es extravío; todo extravió, cunduce al fuego eterno".

Por ello, por no ser el Mensaje de Muhammad propio de un hombre, o un pueblo, sino un mensaje universal destinado a todos los pueblos, y por ser atemporal y eterno, cesó la revelación con la desaparición del Profeta.

Y así, Dios culminó el ciclo de las revelaciones celestiales y de los profetas con el envió de Muḥámmad, mensajero de Allah, conforme dice el Sagrado Corán:

"En verdad Muhámmad no es el padre de ninguno de vosotros, sino el Enviado de Allah y sello de los profetas". (ALAHZAB. 40).

"Oh, Profeta! Por cierto que te hemos enviado como testigo, amonestador y albriciador, y convocador de los humanos ante Dios, con su anuencia, y como una lámpara luminosa. Y albricia a los creyentes que obtendrán de Dios infinita bondad". (AL-AHZĀB, 45-47).

Muhámmad vivió una existencia maravillosa y heroica, llena de prodigios solo comprendidos a través de la entrega y devoción al Dios Único.

Todos, los profetas recibieron de Dios el don de hacer milagros; Muhámmad recibió ese don, pero el máximo milagro fue la revelación del Sagrado Corán, cuya inimitabilidad en contenido y forma es reconocida unánimemente.

Señor! Acepta de nosotros esta obra, y no nos aflijas el dia que comparezcamos ante Ti. Enmienda, Señor, nuestras almas, a fin de que solo en Ti busquemos refugio. Y bendice a nuestro Señor Mubámmad, la más amada de las criaturas, y a su familia y discípulos - Amen.

### الإهداء

إلى أولئك الرابغين وراء المحيطات... إلى أولئك القائمين على العهد الذي أخذه الله عليهم... إلى أولئك الذين حطت بهم عصا الترحال أرض العالم الجديد.. أرض المهجر..

> وهم بالله مؤمنون... وله سبحانه موحدون... وبكتابه العظيم يعملون... ولرسوله محمد ﷺ متبعون... وعلى دينهم رغم آلام غربتهم ثابتون...

إلى أولئك الغرباء... طوبى لهم... إلى إخوتي وأخواتي في الإسلام... وإلى المتحدرين منهم في دول أميركا اللاتينية والمنطقة الإسبانية... بل إلى كل من يرغب في معرفة جانب من علوم الإسلام عقيدة وأركاناً... إلى كل من يتلمس طريق الهدى والحق... أهدي هذا الكتاب.

أحمد صالح محايري

- الإسلامية ـ أثر الجماعة في الفرد.
- \* الإمام ومهامه \_ شروط الإمامة \_ من أولى بها.
  - الأذان والإقامة وكيفيتهما.
- \* صلاة المسبوق \_ صلاة المريض \_ صلاة المسافر \_ تسوية الصفوف.
- شاحة الجمعة \_ فضلها \_ فضل يوم الجمعة \_ آدابها \_ خطبتها \_ أحكامها.
  - \* صلاة العيدين \_ كيفيتها \_ آداب الاحتفال بالعيدين \_ زكاة الفطر .
    - شاخ الجنازة وتجهيزها \_ صلاة الكسوف \_ صلاة الاستسقاء .
- \* وجوب الزكاة \_ حكمتها \_ الأموال التي تُزكى \_ الأنصبة \_ مصارف الزكاة.
- \* فضل شهر رمضان \_ وجوب صیام شهر رمضان \_ فوائد الصوم الصحیة \_ صلاة التراویح \_ ثبوت رمضان.
- \* الحج مؤتمر إسلامي عالمي الحج ركن من أركان الإسلام كيفية الحج الإحرام ومحظوراته الطواف السعي الوقوف بعرفة رمي الجمار الهدي المبيت في منى العمرة طواف الوداع حج المرأة والصبي حج البدل.
  - \* زيارة المسجد النبوي الشريف.

#### \* \* \*

مقتطفات من سير آدم وأولي العزم من الرسل نوح - وإبراهيم - وموسى - وعيسى - وخاتمهم محمد والله وعلى جميع الأنبياء والمرسلين.

### الممتويات

- \* الإسلام لغة واصطلاحاً \_ أركان الإسلام.
  - الإيمان تعريفه وأركانه.
- \* الإيمان بالله تعالى \_ توحيد الله تعالى في أسمائه وصفاته.
  - \* الإيمان بالرسل عليهم السلام وحقيقتهم.
    - \* الإيمان بالملائكة عليهم السلام.
- \* الإيمان بالكتب السماوية \_ حكم الإسلام في نسخها الحاضرة \_ جمع القرآن الكريم.
- الإيمان باليوم الآخر \_ وأدلته العقلية والنقلية \_ الصراط المستقيم \_ الحوض المورود \_ الميزان \_ الصحف \_ عذاب القبر ونعيمه \_ علامات الساعة الكبرى والصغرى.
  - \* الإيمان بالقدر خيره وشره.

#### \* \* \*

- \* الطهارة \_ فضائلها \_ أقسامها \_ أحكامها.
- \* الوضوء \_ فضله \_ أحكامه \_ نواقضه \_ كيفيته \_ وضوء النبي ﷺ \_ المسح على الخفين.
  - \* الغسل وموجباته ـ المجزىء فيه ـ غسل النبي ﷺ.
    - التيمم شروطه وكيفيته.
- الصلاة \_ فضائلها \_ آثارها \_ شروطها \_ أركانها \_ الصلوات الخمس \_
   كيفية أدائها \_ سجود السهو \_ مبطلات الصلاة \_ مكروهاتها \_ الأذكار عقبها \_ فضل الذكر والدعاء \_ صلاة السنن والنوافل.
- \* رسالة الجامع \_ فضل صلاة الجماعة \_ وجوب تشكيل الجماعات

ترثيتُ في أعمال الترجمة إلى حد بعيد وذلك لمعرفة المعنى المراد من اللفظ كلمة كلمة ثم جملة جملة.

ولعل إقامتي في الرياض للدراسة قد يسرت لي هذا العمل إذ مكنتني من الرجوع إلى العديد من العلماء الأجلاء المتخصصين في الدين واللغة سواء في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية أو في الجامعات الموجودة في المملكة كما أن اتصالي كان مستمراً بفضيلة المؤلف الذي كان يشرح لي مقاصده في كل ما استفسرت عنه ولعل معرفة فضيلته للغة البرتغالية مكنته من أن يراجع ما أكتبه أولاً بأول. وهذا مما جعلني أطمئن إلى حد كبير لسلامة ما أنجزته في هذه الترجمة بعون الله وتوفيقه.

علماً بأنني نبهت قراء اللغة الإسبانية إلى أن المعنى الذي نقلته للآيات الكريمة المُستشهد بها لا تعدّ من القرآن الكريم ولا تأخذ حكمه وهذا شأن كل ترجمة لمعانى القرآن الكريم.

وأخيراً أسأل الله جلت قدرته أن ينفع بهذا الكتاب ويضاعف الأجر للعاملين في نشر دينه القويم والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على الرسول المصطفى الأمين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

الرياض في ١٠/رجب/١٣٩٩هـ

الموافق إلى ٥/ حزيران/ ١٩٧٩م

محمد عبدالرحمن سيارلا

(بَلِّغَثُوا عَنِّي وَلُوْ آية) لذا فإن من لوازم التبليغ وكمال الدعوة إيصال الفكر الإسلامي عقيدة وشريعة وأدباً وأخلاقاً بتجرد وأمانة إلى الناس جميعاً وأولى الناس بهذا الفكر أبناء الجاليات الإسلامية الأبرياء المولودين على الفطرة.

#### 谷 张 谷

سمعنا بنشاط الجالية الإسلامية في البرازيل التي استطاعت بفضل الله أن ترفع في العواصم البرازيلية ما ينوف عن ثمانية جوامع وإلى جانب كل جامع مدرسة إسلامية، وكان ممن شارك في هذا النشاط بصورة مباشرة رئاسة إدارات البحوث العلمية السعودية ممثلة بفضيلة مبعوثها في البرازيل الشيخ أحمد صالح محايري، مؤلف هذا الكتاب وقد وصلتنا نسخ منه إلى بلادنا الأرجنتين باللغتين العربية والبرتغالية بعد أن وزع على نطاق واسع في كل من البرازيل والبرتغال وموزمبيق ولاقى هذا الكتاب قبولاً حسناً لأنه يُخاطب المسلمين باسلوب يتفق مع ظروف الأقليات لذا فقد رفعته العديد من المؤسسات الإسلامية في أمريكا اللاتينية وأسبانيا إلى رئاسة البحوث العلمية السعودية حاجتها لمثل هذا الكتاب واقترحت ترجمته للإسبانية. . فكنتُ المختار لأعمال هذه الترجمة وترددت بادىء الأمر لقلة باعي في هذا المضمار إلى أن رأيتُ النمر فرصة سانحة لأتشرف بعمل إسلامي قد يخدم إخواني المسلمين الذين يعيشون معى ظروف الأقليات.

# منهجي في الترجمة:

كما هو معروف في فقه اللغة العربية أن اللفظ قد يحتمل أكثر من معنى وقد يكون المعنى المراد ظاهراً أوخفياً. كما أنه قد يكون للكلمة الواحدة معاني متقاربة أو متباينة، فكلمة (الدين) تعنى لغة: الملة. الجزاء. الحساب. الحكم، والعادة، والسلطان.. وإلخ. وكلمة (بان) تعنى: ظَهَر. وقد تدل على عكس المعنى تماماً أي: غاب، وأَفَلَ. لهذا

## كلمة المترجم

الحمد لله على نعمة الإسلام وكفى بها من نعمة وأفضل الصلاة وأتم السلام على رسول الله سيدنا محمد خير الأنام وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعد:

فقبل أن أشير إلى المنهج الذي اتبعته في ترجمة هذا الكتاب إلى اللغة الإسبانية حري في هذه المناسبة أن أنقل أولا حقيقة حبذا لو أحاط بها الدعاة إلى الله تعالى وهم الذين يهمهم أمر إخوانهم أعضاء الجاليات الإسلامية الواسعة الانتشار في كل دول أميركا اللاتينية وإسبانيا.

فكوني من المسلمين المولودين في الأرجنتين كنت كغيري أعاني نقصاً في الكتب الإسلامية باللغة الإسبانية خاصة تلك الكتب التي تشرح عقيدة الإسلام ومعاني التوحيد على المنهج السلفي وأحكام أركان الإسلام الخمسة وكيفية أدائها بالتفصيل بدءاً من أبواب الطهارة وانتهاء إلى مناسك الحج.

ولي أن أسأل ما مصير جيل منحدر من أصل إسلامي يعيش في مناطق الأقليات بعيد عن مهبط الوحي وبيئة الإسلام وليس لديه ما يغطي حاجته من الكتب الإسلامية بلغة البلاد التي يعيش فيها والتي قد لا يحسن لغة غيرها في الوقت الذي تعرض وتتزاحم عليه مجموعات من كتب الديانات الأخرى والعقائد المحرَّفة؟ قال الله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ هُوَ أَلَمَ عُلِهَ أَلَى سَبِيلِ عَنْ سَبِيلِهِ إِلَّهُ وَمُلَا أَلَمَ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

٢ - أن تُطبع الآيات الكريمة التي استشهدت بها حسب الرسم الإملائي المتواتر للمصحف العثماني الشريف وتوضع قبل ترجمة معانيها مباشرة.

٣ ـ لوجود عدة ترجمات لمعاني القرآن الكريم باللغة الإسبانية فقد
 نبهت الأخ المترجم العودة إليها أثناء ترجمة الآيات للاستنارة بأجودها.

٤ - حرصت أيضاً على ذكر أغلب الأحاديث النبوية الشريفة المستشهد
 بها باللغة العربية إلى جانب معناها بالإسانية.

أن يذكر باللغة العربية جميع ما يتلى في الصلاة والحج وغيرهما
 ثم يُكتب بالحرف اللاتيني إلى جانب المعنى بالإسباني.

#### \* \* \*

ومع شكري لسماحة الرئيس العام الشيخ عبدالعزيز بن باز حفظه الله والي فضيلة مدير إدارة الدعوة في الخارج الشيخ محمد بن قعود. أشكر سعادة السفير السعودي في البرازيل الشيخ مأمون القباني ولسعادة السفير السعودي في الأرجنتين الشيخ فؤاد أحمد ناظر وشكراً لسعادة القائم بأعمال السفارة السعودية في البرازيل الأستاذ منصور صالح الصافي على اهتمامهم البالغ في إخراج هذا الكتاب بطبعته الأولى عام ١٤٠٠هـ وطبعته الثانية هذا العام ١٤١١هـ. مما يعكس اهتمامهم بالدعوة إلى الله تعالى في أمريكا الجنوبية.

أسأل الله سبحانه أن يتقبل عملنا هذا ويجعله خالصاً إليه، ويصلح نفوسنا حتى لا تركن لأحد إلا إليه، ولا يخزنا يوم العرض عليه وصلى الله وسلم وبارك على رسوكه محمد أحب الخلق إليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.

٢٣ / محرم الحرام / ١٤١١هـ

غنيمة لي لا تقدر إذ لفت خلالها انتباهي إلى كثير من الأخطاء ونبهني إلى أمور هامة ودقيقة ولما ضاق وقت سماحته أحالني إلى فضيلة مدير إدارة الدعوة في الخارج آنذاك الشيخ محمد بن قعود حفظه الله لإتمام المراجعة فنبهني فضيلته أيضاً إلى كثير من الأمور النافعة إلى أن أخذ الكتاب شكله الأخير بتاريخ ٢٣ \_ ٢ \_ ١٣٩٨هـ. وتم توزيعه وقتئذ لحساب الرئاسة في كل من البرازيل والبرتغال وموزمبيق. د

رفعت الجمعيات الإسلامية في مناطق اللغة الإسبانية كالأرجنتين وفنزويلا وكولومبيا وإسبانيا لرئاستنا حاجتها لهذا الكتاب باللغة الإسبانية فوجهتنى الرئاسة برقم ٢١٧٩ ـ ٨ إلى ذلك...

وهكذا وقع الاختيار على الأخ محمد سيارلا ليقوم بترجمته من العربية إلى الإسبانية لاعتبارات منها أنه من مسلمي الأرجنتين نشأة وولادة والإسبانية لغته الأم التي بها أتم دراسته في الأرجنتين وأدّى جَدارة باللغة العربية أثناء دراسته في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية أضف إلى نشاطه السابق في ميدان الدعوة الإسلامية ببلده إذ أنه عضو في الجمعية الإسلامية في مدينة قرطبة بالأرجنتين.

ولعل إقامتي الدراسية في الرياض مكنتني من الاجتماع بالأخ محمد سيارلا دورياً خلال عشرة أشهر لإزالة أي إشكال قد يعترض أعمال الترجمة. وبعد أن تمت مسودة هذه النسخة الإسبانية أحالتها رئاسة البحوث العلمية السعودية إلى الجهات المختصة لمراجعتها ومطابقتها على النص العربي وبعد ذلك اعتمدتها في خطابها رقم ٤٤١٤ ـ ٨.

\* \* \*

ولما تقرر طبع هذا الكتاب حرصت أثناء عملية الطبع على عدة أمور منها:

١ ـ أن يُكتفى بقسمه الإسباني إذ أن طباعته باللغتين معا قد يأخذ مزيداً من الحجم إذ بلغ أصله العربي فقط نحو مئة وثلاثين صفحة.

فيؤدوها بالشكل المطلوب شرعاً... وبهذا تستمر للتوحيد كلمة، وللإسلام راية، وللمسلمين درءاً في أرض المهجر... العالم الجديد.

#### \* \* \*

رفعت لمرجعي هذه الحاجة مقترحاً الاستفادة من التجربة السابقة بسيراليون أثناء عملي هناك إذ سبق أن أعددت مقالات إسلامية في العقيدة والعبادة باللغة الإنكليزية لطلاب الثانويات الإسلامية فجمعت المقالات بشكل كتيب طبع بعنوان «ذه باث تو إسلام » أي الطريق إلى الإسلام أي الطريق فتقرر تدريسه في المدارس الإسلامية السيراليونية... لهذا أمرني سماحة الرئيس العام الشيخ عبدالعيز ابن باز حفظه الله بكتابة ما يلزم لمسلمي أميركا اللاتينية متضمناً أركان الإسلام الخمس ومشفوعا بالأدلة النقلية والعقلية مع الشرح المطلوب لأحكامها... فبدأت بتنفيذ أمره الكريم إلى أن طلب سماحته برقم ٢٨٢٦ ـ ٤ رفع ما أنجزته في هذا العدد فرفعت لمعاليه مسودة هذا الكتاب بعد أن ألحقته بمختصر في سير أولي العزم من الرسل عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام مشفوعا بترجمته إلى اللغة البرتغالية التي قام بها الأخ محمد أبو فارس عضو الجالية الإسلامية في البرازيل حفظه الله.

وبعد دراسة النص العربي مع ترجمته أصدرت إدارة مراقبة المطبوعات التابعة للرئاسة مذكرة برقم ٧٥٩ ـ ٥ قررت فيها صلاح الكتاب بقسميه وخلوه من الأخطاء وبعد طبعه في البرازيل رفعت نسخته الأولى للرئاسة لمراجعته قبل التوزيع فأصدرت إدارة المطبوعات مذكرتها الثانية رقم ١٦٧٠ ـ ٥ توصي بتوزيعه.

#### \* \* \*

ومن نعم الله تعالى أن أتيحت لي فرصة قراءة بعض ما في هذا الكتاب قبل طبعه على سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز حفظه الله، فقرأت عليه إلى آخر باب الإيمان بيوم القيامة فكانت جلساتي مع معاليه

### كلمة المؤلف

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وأشهد أن لا إله إلا الله قال في كتابه العزيز: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ واشهد أن محمداً عبده ورسوله جاء بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون. وبعد:

فامتثالًا لقول النبي ﷺ (بلغوا عنّي وَلُو آية، فربَّ مبلَّغ أوعَى من سامع) يشرفني أن أضع بين دَفتي هذا الكتيب كلمة طيبة مترجمة إلى الإسبانية راجياً أن تكونَ مشكاة نور في ظلمة الإلحاد، ونبراس هدي في عتمة الضلال والفساد، وصيحة حق في عالم المادة والإنحراف.

فمن خلال عملي داعياً إلى الله في البرازيل لمست كما لمس زملائي الدعاة في صفوف الجالية الإسلامية فجوة خطيرة بحاجة إلى تدارك سريع حفاظاً على سلامة عقيدة أبناء الجالية المتحدرين... وتتجسد هذه الفجوة بحاجة المنطقة إلى العديد من الكتب الإسلامية المعتمدة التي تُعرف بالإسلام عقيدة وأحكاماً وتركز بشرح واف وبأدلة نقلية وعقلية على العقيدة الإسلامية السلفية الصافية ليتاح للجيل الحاضر الذي قدر الله له أن يلد في بلد بعيد عن مهبط الوحي وديار الإسلام إمكانية المقارنة بين العقائد المطروحة التي أحيطت به بحكم البيئة، وبين عقيدة المسلمين والتي هي بحق عقيدة التوحيد الناسخة لكل عقيدة شركية ووثنية ومادية وإلحادية.

كما أن توفر الكتاب التعليمي الذي يخاطب أبناء الجالية بلغتهم التي قد لا يجيدون سواها، سيمكنهم من التعرف على أركان الإسلام الخمس



# ئَ بَرَكِينَ هُكِّتَ وَزُلْ وَوَلَالِمِسَوُووَ وَلَالِهِ مِلْكِيدِ مِنْ مَنْ وَلَالْوَقَ السَّوَ وَلَلْهُ وَرَ طبع على نفقة أحدام سنين



نالیف ([حرصافی کا،کرکیپ

ترجمد لأرسانية مي موسور (روعن يسيت إرك

اشرفَت وكالة شؤون المطبوعَات والنشريالوزارة على إصداره الشريالوزارة على إصداره





تألیف (احمرهافی کا بری

زهمد الأسبانية مي مورز (رعن بيت اركار

طبع ونسسر وزارة الشؤون الإسكاد وزارة الشؤون الإسكاد المسكمة العسر ببية السعودية المسكمة العربية السعودية طبع على نفقة أحرالحسنين